



# مشاورتی بورڈ

حزه علوی قاضی جاوید روبینه همگل سعود الحسن خان

فِكَسْتِنَ هَا وُسِ 18- مزنگ روژ لاہور



# مجلّه "تاریخ" کی سال میں جاراشاعتیں ہوں گی

خطوکتابت (برائے مضامین)

بلاك 1، ايار ثمنث ايف-برج كالوني ، لا مور كينث

فون: 6665997

ای میل : .lena@brain.net.pk

خطوکتابت(برائے سر کیولیش)

🗢 فكشن ماؤس

🗢 18 - مزنگ روڈ ، لا ہور

نون ♥ 7249218-7237430

قیمت فی شاره 👓 100روپے

سالانہ 🗢 400روپے

قیمت مجلد شاره 🐨 150 رویے

بيرون ممالک 🗢 2000روپے (سالاندمعدڈاک زچ)

رقم بذريعه بنك درافث بنام فكشن باؤس لا بور، پاكتان

اجتمام المحمن المحراحد خال/راناعبدالرحمن

معاون 🖘 ایم سرور

کمپوزنگ 🗢 فکشن کمپوزنگ سنشر، لا ہور

پرنظرز المدبشر پرنظرز، لا مور

تاريخ اشاعت 🗢 اكتوبر2002ء

### فهرست

#### مضامين

| حمزه علوي               | تخلیق پاکستان میں ساجی قوتیں اور نظر پید ( آئیڈیالوجی )                                                                      |  |  |
|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| امتيازاحمه              | ﴿ وَبِي الشِّيامِينَ أَ زادي كے بعد قوم رسِّي                                                                                |  |  |
| اشیش نندی               | أوم رياست اور بالهمى عداوت                                                                                                   |  |  |
| تے پیوٹیمنن             | ہندواحیاء پسندی اور ہندووتو اتحریک                                                                                           |  |  |
|                         | نهد حاضر کے بھارت میں آزادی اور مکا لیے کا اسلامی                                                                            |  |  |
| بوگندر <i>سکن</i> د     | بِن منظر'' دلت آ واز'' کی مسلم تحریروں کا ایک تجزیہ                                                                          |  |  |
|                         | نمادم اورہم آ جنگی: عہدوسطی کے شالی ہندوستان میں                                                                             |  |  |
| مظفرعالم                | بندومسكم تعلقات كاجائزه                                                                                                      |  |  |
| ڈاکٹرمبارک علی          | 'ٹریک خلافت: سیاست کو فد ہبی بنانے کاعمل                                                                                     |  |  |
| ىروفيسرر ياض صديقي      | نرآباد یا تی راج پاٹ کی کہانی جان بمیز کی زبانی                                                                              |  |  |
| تحقیق کے نئے زاویے      |                                                                                                                              |  |  |
| ڈا <i>کٹر</i> مبارک علی | تقسيم بندمختلف نقطبائ نظر                                                                                                    |  |  |
| ڈ اکٹر مبارک علی        | تقییم ہند                                                                                                                    |  |  |
| ۋاكىژمبارك على          | ز بان کاسیاس استعال                                                                                                          |  |  |
| ڈ اکٹر مبارک علی        | ، ندوستان و پاکستان: تاریخ کی نصابی کتب                                                                                      |  |  |
|                         | التیازاحد اشیش ندی اشیش ندی یوتیمنن یوگندرسکند داکٹرمبارک علی یووفیسرریاض صدیقی داکٹرمبارک علی داکٹرمبارک علی داکٹرمبارک علی |  |  |

### نقطهنظر

| 229 | ۋا كىرمباركىلى | جاپان اور تاریخ کی نصابی کتب      |
|-----|----------------|-----------------------------------|
|     |                | کیا برطانوی اپنی استعاری سلطنت کی |
| 233 | مارىيەسرا      | زیاد تیوں پرشرمندہ ہیں؟           |
| 237 | غافرشنراد      | فو ڈاسٹریٹ سےفو ڈبازار تک         |

تاریخ کے بنیادی ماخذ

تاریخ شیرشاهی مصنف: عباس خال سروانی ترجمه: مظهرعلی خال ولا مظاهی

## تخلیق پاکستان میں ساجی قوتیں اور نظریہ (آئیڈیالوجی)

حمز ەعلوى/ ترجمه: ظفرعلى خال

سیسوچنا عام غلطی ہے کہ ہندوستانی مسلمانوں کی تحریک جوتخلیق پاکستان پر منتج ہوئی ایک فیہ ہی تھی ہے۔ ''اگر ہم اس سے انکار کریں تو بلااستثناء یہ پوچھاجا تا ہے ''تو بیاور کیا ہو کئی تھی ؟''
لیکن تاریخ کا معروضی اور مخاط مطالعہ ظاہر کرتا ہے کہ فدہب کو پاکستان کی لڑ کھڑاتی ہوئی قیادت صرف قیام پاکستان کے بعد کھیدٹ کر بنیادی سیاسی دھارے میں لے کر آئی۔ اس سے پیشتر چھوٹی اور حاشیائی فدہبی جماعتوں کے علاوہ صرف تھوڑے وصے کے لیے تحریک ظافت چھوٹی اور حاشیائی فدہبی جماعتوں کے علاوہ صرف تھوڑے وصے کے لیے تحریک خلافت اس درمیانی عرصے کے دوران فہبی خطابت جدید سلم سیاست کے مرکزی شیخ پرقابض ہوئی۔ سوائے اس درمیانی عرصے کے مسلم انوں کی سیکولر اس درمیانی عرصے کے الیے الفاظ میں وہ اس تحریک کا''ڈ کٹیٹر'' بن گیا تھا۔ جبکہ مسلمانوں کی سیکولر جس نے جعیت العلمائے ہند قائم کرنے میں امت مسلمہ کی مدد کی تھی۔ (جو بعد میں پاکستان میں بنیاد پرست جعیت العلمائے پاکستان بنی ) سوائے اس درمیانی عرصے نہ نہی آئیڈیالوجی کا بنیاد پرست جعیت العلمائے پاکستان بنی ) سوائے اس درمیانی عرصے نہ نہی آئیڈیالوجی کا اس تحریک میں وائے دس کہ تجدیک تیادت کی تھی نہ کہ تحریک کے دورات کی تھی نہ کہ تحریک اسلام کے۔ اسلام کی میں شالی ہندوستان میں اس وقت کے غالب اس تحریک کی تاریک کی کے دورات کی تھی نہ کہتر کی کی اسلام کے۔ اسلام کے۔ اسلام کے۔ اسلام کی کر اس جو تخلیق پاکستان پر منتج ہو کمیں شالی ہندوستان میں اس وقت کے غالب اس تحریک کی براس جو تخلیق پاکستان پر منتج ہو کمیں شالی ہندوستان میں اس وقت کے غالب اس تحریک کی براس جو تخلیق پاکستان پر منتج ہو کمیں شالی ہندوستان میں اس وقت کے غالب اس تحریک کی براس جو تخلیق پاکستان پر منتج ہو کمیں شالی ہندوستان میں اس وقت کے غالب اس کی بھور کی تحریک کی براس جو تخلیق پاکستان پر منتج ہو کمیں شال کی دورات کی تحریک کی براس جو تحریک کی براس جو تحریک کی براس جو تحریک کی تحریک کی براس جو تحریک کی تحریک کی تحریک کی براس جو تحریک کی تحریک کی تحریک کی تحریک کی تحر

مسلمان اشرافیہ کہ وسطی ایشیاعرب اور ایران سے آئے تھے (1) اس کے 19 ویں صدی کے بحران میں تھیں یہ بحران کالونیاتی حکومت کے فارسی جو اشراف کی زبان تھی کی جگدئی انگریزی ومقامی زبان رائے کرنے کی پالیسی سے تیز تر ہوا۔ اشراف کے دومختلف حصاس سے متاثر ہوئے۔ اس میں سے پہلا طبقہ تو تھا ریاستی ملازمین کا جنہیں اب انگریزی تعلیم حاصل کرنا تھی جو اب حکومتی میں سے پہلا طبقہ تو تھا ریاستی ملازمت حاصل کرنے یا جاری رکھنے کے لیے ضروری تھی۔ ہم انہیں (Salariat) تنخوا ہے کہیں ملازمت حاصل کرنے یا جاری رکھنے کے لیے ضروری تھی۔ ہم انہیں ورانہ انظامیہ نہ ہوتو وہاں گے۔ ایسی سوسائی جس میں صنعتکاری اور پرائیویٹ سیکٹر میں پیشہ ورانہ انظامیہ نہ ہوتو وہاں ریاست ہی سب سے بڑی ملازمت دینے والی ہوتی ہے اس لیے ان کے مطالبات کی مخاطب ریاست ہی تھی۔

تنخواہئے نئی انگریزی تعلیم حاصل کرنے والے پیشہ وروں خاص طور سے ماہرین قانون سے تھے۔ یونکہ نئی زبان پالیسی کے متوازی نیادستور وقانون بھی نافذ کیا گیا تھا۔ شخواہئے اور نئے پیشہ وران (قانون صحت و دیگر شعبوں میں) مشترک تعلیم اور ابھرتی ہوئی انگریزی مقامی ثقافت کے ساتھے وار تھے۔ اکثر ان کی ایک دوسرے سے رشتہ داریاں ہوتی تھیں۔ ان میں کم وہیش ایک مربوط ساتی پرت بننے کا رتجان تھا۔ گرا مجی کی زبان میں یہ امدادی طبقہ تھے۔ وعددی طور پرسب سے بڑا طبقہ نہ تھے لیکن سیسب سے زیادہ قوت اظہار رکھتے تھے۔ وہ اصلاحات اور سیاست کے ذہنی کمل تخمیر کا مرکز تھے۔ اس گروہ کے ارکان اکثر اوقات جا گیرداروں اصلاحات اور سیاست کے ذہنی کمل تخمیر کا مرکز تھے۔ اس گروہ کے ارکان اکثر اوقات جا گیرداروں بیا امیر کسانوں کے بیٹے ( بھی بھی بیٹی یہ بیٹی کے امان کی ضرورت کے مطابق ان کے لیے اعلی امیر کسانوں کے بیٹے وروں نئے بیشہ وروں نئے بیشہ وروں اور دوسر سے طبقات میں جن سے وہ سیاسی تھا یت حاصل کر سکتے تھے ایک نامیاتی تعلق بن جا تا اور دوسر سے طبقات میں جن سے وہ سیاسی تھا یت حاصل کر سکتے تھے ایک نامیاتی تعلق بن جا تا اور دوسر سے طبقات میں جن سے وہ سیاسی تھا یت حاصل کر سکتے تھے ایک نامیاتی تعلق بن جا تا اور دوسر سے طبقات میں جن سے وہ سیاسی تھا یت حاصل کر سکتے تھے ایک نامیاتی تعلق بن جا تا تھا۔ (2)

انیسوی صدی کے مسلمان تخواہئے جن کی پرورش فارسی پر نہ کہ انگریزی پر ہوئی تھی ایک ہندو خدمتی ذات جوزیادہ چستی سے انگریزی بر نے لگی تھی ان کے مقابلے میں ملازمتیں ہارنے لگے تھے یوں رقابت جو پیدا ہوئی 'یہ بات صاف ہوئی چاہئے' وہ تمام ہندوؤں اور تمام مسلمانوں میں نہ تھی بلکہ صرف ہندو اور مسلمان تخواہیوں کے درمیان تھی 'مسلمان اشراف اور ہندو خدمتی ذا توں مثلاً کھتری کا کستھ اور کشمیری برہمن شالی ہندوستان میں اور برہمن و بیدی بنگال میں۔

مسلمان اشراف نے اس لیے تحفظات اور ملازمتوں میں کو فے کا مطالبہ شروع کر دیا۔ وہ سوسائی میں وسیع حمایت متحرک کرنے میں جا گیرداروں اور امیر کسانوں سے اپنے نامیاتی تعلق کی بنا پر کامیاب ہوئے ۔ کا نگریس جو ہندوستانی تنخواہیوں کی بالعموم اور ہندو خدمتی ذاتوں کی بالخصوص تر جمانی کرتی تھی وہ سرکاری ملازمتوں کو ہندوستانی بنانے کی ما نگ کرتی تھی جبکہ اعلیٰ ملازمتیں نسل برست برطانوی ہندوستانی نوکر شاہی کا محفوظہ تھیں۔مسلمان سیاس گروبوں کی طرف سے ، ملازمتوں میں مسلمانوں کے لیے کوٹے کی ما نگ آئی۔اس میں مذہبی نظریئے نے کوئی کر دارا دانیہ كيااورنه بي باقى كىمسلم اورغيرمسلم سوسائني كااس سياست ميں تچھ بلا واسطه طور پر داؤيرلگا تھا۔ مسلمان اشراف کا دوسرا حصه علماءٔ مدرسوں میں فارس اور عربی میں روایتی تعلیم دیا کرتے تھے۔زبان سے متعلق نی پالیسی سے پہلے مسلمان اشرافیہ کے مستقبل میں بننے والے تخواہیوں کے ممبران ان کے مدارس میں فاری اورعر بی میں تعلیم حاصل کیا کرتے تھے۔تعلیم کے انگریزی میں بدلنے کی بنایران کے پیطلبا چتم ہو گئے ۔علماء میں جوزیا دہ معزز ہوتے وہ فتو سے صادر کیا کرتے اور کمیونٹی کےممبران کے درمیان جھگڑوں کی ثالثی کیا کرتے تھے۔ نئے دستورو قانون جوانگریز ک میں تحریر تھااس کے نفاذ نے انہیں اپنی جگہ سے ہٹاویا۔ جیرانی کی بات نہیں ہے کہ وہ انگریزی زبان حا کموں کی ثقافت اور بیثک کالونیائی حکومت کے شدید نخالف تھے۔ وہ پیشہ وروں تنخواہیوں اور مسلمان ماہرین تعلیم کے انگریزی تعلیم حاصل کرنے ادرمغربی علوم کو قبول کرنے پر سخت مخالف تھے۔علمااور ملاشروع میں بہت متحارب تھے۔لیکن 1857ء کی قومی بغاوت کے دبائے جائے کے بعد بہت زیادہ زم پڑ گئے تھے۔وہ اپنے دارالعلوموں میں پسیا ہو گئے تھے تا آ ککہ جنگ عظیم اول کے اختتام پر تحریک خلافت نے انہیں متحرک کیا جس کی قیادت گاندھی نے کی اور جس نے ہندوستانی مسلمانوں کی جدید سیاست میں پہلی دفعہ ندہبی محاورہ استعال کیا۔

مسلمان اشراف کا ایک تیسرا حصہ بھی تھا۔ جو جا گیردار تھے۔ جن کا روزگار بلاواسطہ طور پر ان کی بمع ہندو زبان کی نئی پالیسی سے متاثر نہیں ہوتا تھا۔ برطانوی ''ٹوری'' خاص طور پر ان کی بمع ہندو جا گیرداروں کے بطور مقامی اتحاد یوں کے قدر کرتے تھے۔ جا گیرداروں نے انفرادی طور پرمسلم لیگ یا کے عوض اس سے مراعات حاصل کرتے تھے۔ کچھ جا گیرداروں نے انفرادی طور پرمسلم لیگ یا کا گریس میں شمولیت اختیاری تھی۔ خالبًا اپنے تنخوا ہے یا پیشہ وررشتہ داروں کو در پیش مسائل سے کا گریس میں شمولیت اختیاری تھی۔ خالبًا اپنے تنخوا ہے یا پیشہ وررشتہ داروں کو در پیش مسائل سے

متاثر ہوکر۔ یقیناً بیٹل کالونیائی حاکموں کی طرف سےان پر دباؤ کے بغیر ندتھا جس سےانہیں عہدہ براہونا بڑا۔

مسلمان تخواہی اور پیشہ ورمسلمان غرباء جو کہ یا تو شہری کاریگر خاص طور سے جلا ہوں اور کستانوں کو حقیر جانتے تھے۔علاء میں سے پچھان ساتی گروہوں تک رسائی رکھتے تھے لیکن ان کے مسائل سے نبر دآ زما ہونے کی بجائے ان میں فہ ہی جنونیت پیدا کرنے کی کوشش ہی کر سکتے تھے۔ یو پی میں جولا ہا پس منظر کے پچھو وکلاء نے ''مومن انصار پارٹی'' اور''آل انڈیا مومن کانفرنس'' قائم کی لیکن وہ قومی سیاست رکوئی قابل قدر اثر نہ ڈال سکے۔(3)

سرسید احمد خان نے مسلمانوں میں انگریزی تعلیم کی ترویج کی کوشش کی۔اس کے کام کی ہندوستان کے دوسر سے علاقوں میں تقلید کی گئی خاص طور سے بڑگال اور پنجاب میں۔ ہرجگہ مسلمان تعلیمی انجمنیں بنائی گئیں۔علاء جوانگریزی و مقامی زبان کی ترویج کی پالیسی سے بری طرح متاثر ہوئے تصرسید احمد خان کی تحرک کے سخت دشمن تھے۔انہوں نے اسے غلط رنگ میں پیش کیا اور ہمکن طریقے سے اس کے بارے میں بدزبانی کی۔ اس کے کردار اور شخصیت کو ہندوستانی قوم ہرست ادب میں بھی بہت ہی غلط انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ کیونکہ وہ انڈین نیشنل کانگریس کا گزلیس کا خالف تھا۔ اس لیے وہ زیادہ معروضی (بے لاگ) فیصلے کاحق دار ہے۔

" ہندووں اور مسلمانوں کے درمیان بندھنوں" کے عنوان کے تحت لکھتے ہوئے سرسید کہتا ہے "صدیاں گزرچکی ہیں کہ ہم (دونوں) ایک ہی زمین پررہ رہے ہیں ای زمین کی پیداوار کھائی ہے انہی دریاوں کا پانی پیا ہے ای ایک ملک کی ہوا میں سانس لیا ہے۔ ہندو اور مسلمان ایک دوسرے کے لیے اجبی نہیں ہیں۔ جیسا میں نے پہلے بہت دفعہ کہا ہے ہندوستان ایک خوبصورت دوسرے کے لیے اجبی نہیں ہیں۔ جیسا میں نے پہلے بہت دفعہ کہا ہے ہندوستان ایک خوبصورت دہمن ہے اور ہندواور مسلمان اس کی دوآ تکھیں ہیں۔ اس کے حسن کا تقاضا ہے کہ اس کی دونوں آئی تکھیں مجروح نہ ہوں۔ سلامت اور برابر رہیں۔" (4) ہیاس کی ہندومسلمان اتحاد کی دوت تھی۔ اس کی تحریروں کی 16 جلدوں میں (مقالات سرسید کا ہور 1963) میں نے ایک بھی ایس تحریر نہیں پائی جو ہندووں کی طرف معاندانہ ہو۔ اپنی ساجی زندگی میں بھی سرسید احمد خان عقیدہ بند فرقہ پرستانہ خاصعتوں سے آزاد تھا۔ بہت سے ہندواس کے قریبی دوست تھے۔ اپنے چارسالہ پوت کی رسم بسم اللہ کے موقع پرلڑکا اپنے "وادا" راجہ ج کشن داس کی گود میں بیٹھا تھا جو ان کے کی رسم بسم اللہ کے موقع پرلڑکا اپنے "وادا" راجہ ج کشن داس کی گود میں بیٹھا تھا جو ان کے کی رسم بسم اللہ کے موقع پرلڑکا اپنے "وادا" راجہ ج کشن داس کی گود میں بیٹھا تھا جو ان کے کی رسم بسم اللہ کے موقع پرلڑکا اپنے "وادا" راجہ ج کشن داس کی گود میں بیٹھا تھا جو ان

برادرانه تعلقات کی علامت ہے۔(5) کا گریس سے اس کا اختلاف بالکل دوسری قتم کا مسله

سرسيداحمه جمهوريت سے متعلق اپن مخالفت كى بنياد ساجياتى دليل پر ركھتا تھا۔وہ دليل ديتا تھا کہ جبکہ انگریزی سوسائٹی آ زادعامل افراد پر مشتل ہے جو کمیونی وفادار یوں کی بندشوں ہے آ زاد ہیں ہندوستان میں افراد ٔ اداروں میں متشکل ہو چکی کمیونٹیوں میں یابند ہوتے ہیں۔سیاسی میدان میں وہ آ زادا فراد کے طور بڑمل نہیں کر سکتے ۔ کیونکہ ہماری سوسائی تقاضا کرتی ہے کہ ہم اپنی کمیوٹی یے امیدوارکوووٹ دیں۔ایک مسلمان کواپنے رفیق مسلمان کواورایک ہندوکواپنے ساتھی ہندو کو ووٹ دینا ہوتا ہے۔ وہ کہتا تھا ریہ ہندوستانی کلچر کی حقیقت ہے۔اس لیے جب تک ہماری سوسائی اور کلچرانفرادی نہ ہو جائیں (جووفت کے ساتھ ہوہی جائیں گی) ہندوستان کے لیے جمہوریت غیرموزوں ہے۔ ہمارے آج کے ثقافتی تحکمات کے مطابق اس کا مطلب ہوگا مسلمانوں پر ہندوؤں کی مستقل اکثریت۔اس لیےاس نے نتیجہ وضع کیا کہ وقتی طور پر برطانویوں کا لاتعلق اور غیرجانبدار ثالث کے یہاں رہنا کارآ مدہ۔اینے آپ کو ہندوؤں کے رحم وکرم پر چھوڑنے کی بجائے مسلمانوں کے لیے بہتر ہے کہ برطانوی یہاں کچھ دریر ہیں۔ برطانوی غیرجا نبداری پراس کے یقین کی وجہ سےاس پر تنقید ہوسکتی ہے۔لیکن وہ مجسوس کرتا تھا کہ کوئی متبادل ( حل )نہیں ہے۔ اس موقف کےخلاف ہندوستانی قوم پرستوں نے سرسید کو گالیاں دیں۔وہ بدرالدین طیب جی جو (جناح کی طرح) کانگریس کے ساتھ تھااور کہ سکتے ہیں کہ ایک کامیاب وکیل تھا۔وہ دونوں ممبئی کی جگ دلیں سوسائٹی کی پیدادار تھے لیکن بیان مسلمانوں کی خوداعتا دی اور حوصلے کی بحالی کے لي تقريباً كافى نبيس تقاجومحسوس كرتے تھے كمانبيس فيجھے جھوڑا جارہا ہے ياجن كے ساتھ امتيازى سلوک برتا جار ہاہے۔

سرسیداحمد کی برطانویوں کے بارے میں غلا مانہ ذہنیت رکھنے پراسے برا بھلا کہا جاتا ہے ہیہ سے سے سرسیداحمد کی برطانوی حکومت کی مہر بانی سے متعلق یقیناً مثالیتی تصور رکھتا تھا۔
لیکن وہ بری وضاحت کے ساتھ جانتا تھا کہ ہندوستان میں برطانوی نوکرشاہی نسل پرست اکھڑ اور مغرور ہے۔ وہ خود اشراف یعنی طبقہ امراء کا رکن تھا۔ وہ یقین رکھتا تھا (سادگی ہے) کہ بیہ اشرافیائی پیدائش اور تربیت ہی ہے جس سے فرق پڑتا ہے۔ ایک دفعہ اس نے کہا کہ ''انگلستان ہم

سے اتنا دور ہے کہ ہم تصدیق نہیں کر سکتے کہ ان مغرور بیور دکریوں میں سے پھھائیوں کے بیٹے نہیں ہیں۔'' اس کے رسالے تہذیب الاخلاق کے صفحات ان برطانوی ہندوستانی بیور دکریوں سے متعلق تیز و پرجوش تقید سے اٹے پڑے ہیں جو ہندوستانیوں سے بدسلوکی کرتے تھے۔ 1923ء میں کو کانا ڈامیں منعقد ہونے والی کانگریس میں مولانا محمعلی نے سرسیدا حمد خان کی بحثیت ایک باوقار آدمی کے بحر پور تعریف کی اور اس پر غلاما نہ ذہنیت کے الزام کی تردید کی۔'' اس کے کردار کے قریبی مطالع سے میں اس نتیج پر پہنچا ہوں کہ وہ اس ذہنی بیاری سے بہت دور تھا جس کا اس کے پچھ نقاد اس پر الزام لگاتے ہیں۔''(6) لیکن تعصبات مشکل سے مرتے ہیں۔

یقینا سرسید تقید سے بالانہیں ہے۔ بگال کے بھدرالوگ سیاستدانوں کو جواس پر تفکیک آمیز حیل کرتے تھے وہ 'نبابو' کہتا تھا۔ لین یقینا بیسیاسی ادلے بدلے سے زیادہ کچھ نہ تھا۔ زیادہ سنجیدہ مسئلہ ہے اس کے تعلیم نبواں کی طرف رویے کا۔ ایک ایپ ایپ آدمی کے لیے جس نے بہت سے مسائل پر قدامت پندوں سے بہادری کے ساتھ بھڑا امول لیا ہو بڑے دکھ کی بات معلوم ہوتی ہے کہ اس نے اس مسئلے پر کوئی بہتر موقف اختیار نہیں کیا۔ اس موضوع پر اس کے خیالات آج نا قابل قبول سمجھ جا کیں گے۔ اس نے اپنے طبقے اور اپنے وقت کے تعقیبات کی عکاسی کی۔ آخر میں بدترین بات غربا اور غیر اشراف کے بارے میں اس کی ''اشرافیائی حقارت تھی۔ آخر میں بدترین بات غربا اور غیر اشراف کے بارے میں اس کی ''اشرافیائی حقارت تھی۔ واکسرائے کی (لیہ جسلیہ ٹو کونسل) مجلس قانونساز کا حوالہ دیتے ہوئے اس نے بڑوں تک مرایت کیے ہوئے کیا ''وائسرائے کی (لیہ جسلیہ ٹو کونسل) تعقیبات کا ظہار یہ کہتے ہوئے اس نے بڑوں تک کونسل کے لیے لازمی ہے کہ اعلیٰ ساجی در ہے کولوگوں کو ممبر بنائے۔ کیا ہماری اشرافیہ یہ پند کونسل کے لیے لازمی ہے کہ اعلیٰ ساجی در ہے کولوگوں کو ممبر بنائے۔ کیا ہماری اشرافیہ یہ پند کونسل کے لیے لازمی ہے کہ اعلیٰ ساجی در ہے کا والی عمد سے پیان کہ اے ایا ہما سے بیاں ہواور درکارا ہیا ہے بیادہ کونسان کی اور جوان کی زندگیوں اور جا سیادکومتا شرکرے'' یہ یقینا افسوس ناک ہے۔ لیکن کیا ہم اسے اختیار ہو جوان کی زندگیوں اور جا سیادکومتا شرکرے'' یہ یقینا افسوس ناک ہے۔ لیکن کیا ہم اسے ان خامیوں کی بنا پر کمل طور پر درکردیں؟ بلاشبہ دہ اپنے طبقے اور اپنے دور کی پیداوار تھا۔

انیسویں صدی کے اختیام تک تعلیم یافتہ مسلمانون نے اپنے خدشات کا احساس کروانا شروع کر دیا محسن الملک (سرسید احمد خان کا علی گڑھ کا جانشین جواتنا نمایاں نہ تھا) اس نے 1906ء میں وائسرائے لارڈ منٹو سے ملاقات مانگی۔منٹو نے مسلمانوں کے وفد سے کیم اکتوبر 1906 ء کوشملہ میں ملاقات کی۔ ہندوستانی قوم پرستوں کی نظر میں صرف ملاقات کی حقیقت ہدوستانی مسلمانوں کوقوم پرست تحریک سے علیحدہ کرنے کی برطانوی سازش کا ثبوت ہے تا کہوہ تشیم کرواور حکومت کروکی پالیسی پڑل کرسکیں۔ برقستی سے اس نے ہندوستانی قوم پرست تاریخ دانوں پر ایباا اثر ڈالا کہ وہ مسلمانوں کی تحریک کے پس پشت تمام مادی حقیقوں کی شہادتوں کی طرف بے توجہ ہوگئے ۔ کو کانا ڈاکا گریس کے صدارتی خطبے میں مولانا محمعلی نے شملہ وفد کو جذباتی ہوکرایک دیم کے تحت کیا گیا تمل 'گردانا۔اس کا مطلب بیلیا گیا کہ مسلمانوں کی تح کیک کالونیائی حکومت کی حضن ' تقسیم کرواور حکومت کرو''کی یا لیسی کی تخلیق کے علاوہ پر نہیں تھی۔

جب محمد علی نے یہ بات کہی اس وقت وہ محن الملک سے ایک جھڑ ہے ہیں الجھا ہوا تھا۔ لگتا ۔ ہے کہ یہ بیجانی اظہار اس پر ایک ذاتی حملے سے زیادہ پچھ نہ تھا۔ اگر آ دی محمد علی کے خطبے کا متن پڑھے تو احتیاط سے کسی گئی باقی کی ساری تقریر کے متن اور اس پیرا گراف جس میں وہ' دختم کے جنت کیا گیا عمل'' کی بات کرتا ہے نمایاں فرق دیکھا ہے۔ دونوں جھے سائل اور کیجا نیت میں بالکل مختلف ہیں۔ ہوسکتا ہے کہ یہ پیرا گراف ہوئے ہوئے برجت اضطراری ترنگ میں جس کے لیے وہ بندام تھا کہد دیا ہو۔ ہندوستانی قوم پرست تاریخ دانوں نے ماسوائے پروفیسر بمل پرشاد کے محملی کی اس سرسری (گمراہ کن) بات کو پکڑ لیا ہے جیسے کہ وہ ہندوستانی مسلمانوں کی سیاست کی مکمل نشر کے ہو۔ (7)

1906ء میں وائسرائے کو ملنے والے وفد کا پس منظریہ ہے کہ جان مور لے جو ہندوستان کے لیے سکریٹری آف شیٹ تھااس نے پارلیمنٹ میں اعلان کیا کہ اس کی حکومت ہندوستان میں دستوری اصلاحات کرنے کی تجویز رکھتی ہے۔ جب محسن الملک نے بیسنا تواس نے

آرکبولڈ پرنیس علی گڑھ کالج کولکھا جواس وقت شملہ میں چھٹیاں منار ہاتھا۔ اس خط میں محن الملک نے موقع کی اہمیت پر زور دیا اور آرکبولڈ سے یہ پتہ کرنے کے لیے کہا کہ کیا منٹو ہندوستانی مسلمانون کے وفد سے ملنا پیند کرے گا جواس کے سامنے مجوزہ دستوری اصلاحات سے متعلق اپنے خیالات پیش کرنا چاہتے ہیں۔ وائسرائے مان گیا۔ جبیبا کہ بمل پرشاد نے زور دے کرکہا ہے (جس کا کہ دستاویزی شوت ہے) کہ پہل قدی مکمل طور پرمحن الملک کی طرف سے ہوئی آرکبولڈی طرف نہیں چہ جائے کہ برطانویوں کی طرف سے محمعلی کے الفاظ (محکم کے تحت عمل) اُرکبولڈی طرف نہیں چہ جائے کہ برطانویوں کی طرف سے محمعلی کے الفاظ (محکم کے تحت عمل)

بے بنیاداورشرارت انگیز ہیں۔

جب محن الملک کوشملہ سے سبز سکنل کل گیا تو چند مسلمان قائدین کی طرف سے کھنو میں ایک یا دداشت تیار کی گئی اور اس پر بحث و مباحثہ ہوا۔ اس وقت کا بڑا مسئلہ بے شک وائسرائے اور مسلمانوں کے لیے بنگال اور آسام کا نیاصوبہ تھا جس پرتقسیم بنگال کوختم کرنے کے لیے زور دار تحریک چل رہی تھی ۔ نواب سلیم اللہ ڈھا کہ سے اور نواب علی چوہدری دونوں نے لکھنو میں زور دیا کہ یا دداشت میں مانگ کی جائے کہ تقسیم ختم نہیں کی جائے گی ۔ لیکن علی گڑھاس مسئلے میں دلچیسی نہ رکھتا تھا جس کایا دداشت میں ذکر تک نہ کیا گیا۔ اس لیے ڈھا کہ والے نواب سلیم اللہ نے وفد میں شرکت سے انکار کر دیا جبکہ نواب علی چوہدری نے شرکت کی۔

لگتا ہے تقسیم بنگال کے مسئلے کو یا دواشت میں شامل نہ ہونے پر وائسرائے کو مایوی ہوئی۔
منٹو نے خود بید مسئلہ اٹھایا۔ اس نے اپنے جواب میں یاد دلایا" بنگال اور آسام کی مسلمان کمیونی ہمیشہ کی طرح مضبوطی سے برطانوی انصاف اور دیا نتداری پر اعتاد کر سکتی ہے" وفد نے جداگانہ استخابات اور وائسرائے کی کونسل ایگزیکٹو کونسل صوبائی کونسلوں اور ہندوستانی یو نیورسٹیوں کے سینٹیوں اور سنڈ یکیٹوں میں موزوں نمائندگی کا مطالبہ کیا تھا۔ انہوں نے ایک مسلم یو نیورسٹی کے مطالبے کا اعادہ کیا تھا۔ انہوں نے حکومتی ملازمتوں اور پیٹیر جموں کی تقرری میں مسلمانوں کے لیے مطالب کو شمقرر کرنے کا مسئلہ بھی اٹھایا۔ یہ مسلمان تخواہیوں اور پیٹیروروں کے قابل پیش گوئی مطالبات تھے۔ جواب میں لار ڈمنٹونے وعدہ کیا" سوائے ہمدردی کے اور پیٹیری" (8)" حکم کے تحت میل" سے متعلق تو بس بہی پیچھ تھا۔

جداگاندا بخابات سے متعلق ایک بات مسلمان امیدواروں نے مسلمان اکثری حلقہ ہائے استخاب سے بھی منتخب ہونے میں در پیش ایک مشکل کی شکایت کی۔ جائیدا ، ٹیکس اور دیگر اہلیتوں کی بنا پر مسلمان ووٹر آبادی میں اپنے تناسب سے کہیں زیادہ کم تھے۔سائمن کمیشن رپورٹ میں بنایا گیا ہے کہ ہندوستان میں ''گورز کے صوبوں' میں اوسط استخابی (فہرست ) آبادی کے 8.2 بنایا گیا ہے کہ ہندوستان میں نوس کورز کے صوبوں' میں اوسط استخابی (فہرست ) آبادی کے 8.1 فیصد سے زیادہ پر مشتمل نہ تھی ۔ بیتناسب بھاری بھر کم انداز میں ان کے حق میں ہوتا تھا جو جائیداد کی منا کے مالک تھے۔رپورٹ کہتی ہے ملکیت جائیداد کی شرط کو استخابات میں اہلیت کی بنیاد بنانے کی بنا پر آبادی کے خاص طبقوں کو دوٹوں پر غلبہ اور بعض اوقات تو اجارہ داری دلوادی۔ بی بی کے صوب

میں برہمن اور بنیے اپنی تعداد کے تناسب سے سوگنا زیادہ ووٹ''مہروں'' کے مقابلے میں رکھتے تے۔ رپورٹ'' بنگالی میں طفیلی مزارعوں کے دوٹران کی فہرست سے کمل اخراج'' کا ذکر کرتی ہے۔ جدا گاندانتخاب ایسی عدم نمائندگی کے خلاف دفاع تھا۔

ڈھا کہ والے نواب سلیم اللہ جنہیں شملہ وفد والوں نے ایک طرف ہٹا دیا تھا' اس نے دعا کہ میں دیمبر 1906ء کو (اس وقت جب آل انڈیامسلم ایج کیشن سوسائٹ کی میٹنگ ہورہی خص ) آل انڈیامسلم لیٹیکل ایسوی ایشن قائم کرنے کے لیے میٹنگ کی۔30 دیمبر 1906ء کو آل انڈیامسلم لیگ کا قیام عمل میں آیا۔ لیکن علی گڑھ کروپ جس کی قیادت علی گڑھ کے وقارالملک آل ایڈیامسلم لیگ کا قیام عمل میں آیا۔ لیکن علی گڑھ کروپ جس کی قیادت علی گڑھ کے وقارالملک کررہے تھاس نے نی شظیم کے تمام اعلیٰ عہدوں اور مجلس عالمہ میں اکثریت حاصل کر سے شظیم کو ایک لیا اور یوں ایک بار پھر ڈھا کے والے نواب سلیم اللہ کو برہم اکیلا اور بے یارومددگار چھوڑ دیا۔ آس انڈیامسلم لیگ نے صرف انہی مسائل پر بات کی جومنٹوکو پیش کی جانے والی یا دواشت میں کہ بیٹے ہی پیش کیے گئے تھے۔

مسلم لیگ کامنتور کمل طور پرمغر فی تعلیم یافتہ پیشہ دروں اور تخواہیوں کے سیکولر مطالبات نے۔اسلامی آئیڈیالو جی کے مسئلے کولیگ کے ایجنڈ بے پررکھنے کی کوششیں خال خال اور بلااشٹناء ماکام تھیں۔ پہلے پہل والی کوشٹوں میں سے ایک شبی نعمانی کی تھی جو نہ ہی حکومت کی اقد ارکا گرویدہ تھا اور علی گڑھی کے نصاب کواسلامی بنانا چا ہتا تھا۔ شبی نصاب کوائگریزی اور جد یدسائنوں بے دور اسلامی تعلیمات اور عربی زبان کی طرف تبدیل کرنا چا ہتا تھا۔ مسلمان پیشہ وروں اور تخواہیوں کے رقمل کی مثال رضاعلی جو سرسید کے جانشینوں محن الملک اور وقار الملک کا قربی ہو کارتھا اور علی گڑھی کا انتظامیہ کا مرکزی کر دار تھا کی مطبوعہ رائے ہے۔ رضاعلی نے شبیل کے اقدام پر سیکھیں شاکع ہونے والی ایک مضمون میں تقید کی۔ اس نے کہا کہ عربی علوم کا امتیاز کچھ مسلمانوں کوتو دھوکہ دے سکتا ہے۔لیکن اس نے خبر دار کیا کہ ہندی مسلمانوں کے تعلیم یافتہ طبقے ک پردی فکری اصلی اسلام کی طرف فرضی رجوع اور اسلامی ریاست کا قیام نہیں جس پر ملا حکمران ہوں۔مسلمانوں کی سب سے زیادہ ہوگا می ضرورت الی تعلیم ہوان کے لیے دنیاوی معاملات ہوں۔مسلمانوں کی سب سے زیادہ ہوگا می ضرورت الی تعلیم ہوان کے لیے دنیاوی معاملات میں فائدہ مندہ ہو۔ایی تعلیم جوان کی آئے والی نسلوں کواس قابل بنائے کہ دوان کی دوری کما سکے۔ اس طرح اس نے مسلمان قوم پرستوں کی سیکور آئیڈیالو جی کا اظہار کیا۔ (9) شبلی کو علی گڑھ چھوڑ نا اس طرح اس نے مسلمان قوم پرستوں کی سیکور آئیڈیالو جی کا اظہار کیا۔(9) شبلی کو علی گڑھ چھوڑ نا

پڑا کیونکہ بیوہ مجگہ نہتی جہاں نہ ہی حکومت سے متعلق خیالات فروغ پاسکتے۔

پہلے پہل والی کا گریس بھی زیادہ مختلف نہتی۔ اس کے مطالبات بھی و سے ہی تھے۔ 1سروسز (سرکاری ملازمتوں) کو ہندوستانی بنانا ورسروس کے اندر ہندوستانیوں کو اعلیٰ عہدوں پرتر تی
دلوانا۔ 2- گورنگ باڈیوں جیسی کہ وائسرائے کی کونسل اور اس کی ایگزیکٹو کونسل وغیرہ میں
ہندوستانیوں کی زیادہ نمائندگی وغیرہ ۔ بیمطالبات و سے ہی تھے جیسے کہ مسلمان تخواہیوں اور نئے
پیشہ وروں کے جیسا کہ کا گریس کے وسیع تر تناظر میں پیش کیے ہوئے مطالبات تھے۔ دونوں میں
سیاست' جوگاندھی کے بعد منظر عام پہآئی اس سے زیادہ نہ چاہتی تھی کہ کسان کا گریس کے نام نہاد' عوامی
بولیس ۔ کسان کو اپنی جگہ پررکھنے کے لیے گاندھی نے ایک فلسفہ پیش کیا جس نے کسان کو صفر میں
گھٹادیا بیا علان کرتے ہوئے کہ جا گیروار کسانوں کے (ٹرشی) امین ہیں۔ (10) لہذا کا گریس کا
گھٹادیا بیا علان کرتے ہوئے کہ جا گیروار کسانوں کے (ٹرشی) امین ہیں۔ (10) لہذا کا گریس کا
بنیادوں اور مطالبات میں ایک بنیادی کیا نہتے تھی۔

ہندوستان میں مسلمانوں کی تحریک اپنی قسم کی صرف ایک ہی تحریک ندھی۔(11) جنوبی ہندوستان میں دراوڑی تحریک اس سے بہت ملتی جلتی تھی۔تامل ناڈو میں برہمن تخواہیوں اور بیشہ وروں پر غالب تھے۔ یہ ثالی ہندوستان کے متوازی کیس تھا۔گو کہ مدراس پر یذیڈنی کے برہمن آبادی کا 3-4 فیصد تھے۔وہ حکومتی ملازمتوں اور مقامی بورڈوں کی آسامیوں پراجارہ داری رکھتے تھے جوسر پرستی کے لیے انہیں قابل ذکر مواقع فراہم کرتی تھی۔غیر برہمن یا دراوڑی جیسا کہوہ اپنے آپ کو کہتے تھے۔انہوں نے برہموں کے غلبے والے سیاسی اور حاجی نظام کے خلاف بغاوت کردی۔ان کے علیحہ ہنشوں کے احساس کو بیسویں صدی کی پہلی دود ہائیوں میں ماہرین لسانیات کی دریافتوں نے کہتمام جنوبی چارز با نیں یعنی تامل تیکٹو ملیا کم رکناڈ االک علیحہ ہدراوڑی زبانوں کی دریافتوں نے کہتمام جنوبی چارز با نیں یعنی تامل تیکٹو ملیا کم رکناڈ االک علیحہ ہدراوڑی تی خوب میں برہمنوں کے ساتھ آئی تھی بالکل محتلف ہیں۔ یوں دراوڑی تشخص کا احساس اجرا۔ دراوڑی تحریک کی پیدائش کی تاریخ نومبر بالکل محتلف ہیں۔ یوں دراوڑی تشخص کا احساس اجرا۔ دراوڑی تحریک کی پیدائش کی تاریخ نومبر بالکل محتلف ہیں جا گئی جو بالاخر برہمن مخالف جسٹس پارٹی کی شکل اختیار کر گئی۔دراوڑی قومی تحریک جو علیحہ گئی جو بالاخر برہمن مخالف جسٹس پارٹی کی شکل اختیار کہا۔دراوڑی قومی تحریک جو علیحہ گئی جو مالد خربہمن میں دراموڑی تومی تحریک جو نیے کہ کہا کہا کہا کہا۔دراوڑی تومی تحریک جو علیحہ گئی جو مقاصد رکھی تھی ای وی رام سوامی تاملکر جے'' پیریز'' کہا

دہاتا تھااس نے شروع کی۔ مسلم لیگ کے مدراس میں ہونے والے اجلاس میں اسے آئیج پرمعزز ، مقام پر بٹھایا گیا تھا۔ اس کی علیحد گی پیندتحریک کامیاب نہ ہوئی۔ وہ تامل ناڈ وَ کے علاوہ دوسرے اوگوں کو مجتمع نہ کر سکا۔ لیکن تامل ناڈو کی سیاست کی اس کی تحریک سے کایا پلیٹ ہوگئی۔ ایسے سوازیات کو ذہن میں رکھنا فائدہ مند ہوگا کیونکہ صرف مسلمان تحریک ہی اس کی اکلوتی مثال نہ تھی۔

وہ سلم لیگ جو 1906ء میں قائم ہوئی تھی تقریباً 1910ء سے دوررس تبدیلیوں کی زدمیں آگئی۔ مسلم لیگیوں کی ایک زیادہ زوردارنسل انجرآئی تھی جواپنے موڈ میں بالکل مختلف تھے۔ لیگ کی ساجی بنیاد میں بھی تبدیلی آگئی سوسائٹی کی زیادہ کم مایہ پرتوں سے بہت سار بےلوگ اس میں شمولیت اختیار کرنے گئے تھے۔ ان میں معدود سے چندمتمول زمیندار خاندانوں میں سے تھے۔ ''ان کی بڑی اکثریت اس طبقے سے تعلق رکھی تھی جو وقافو قناز مین سے حقیرآ مدن پاتی لیکن عام طور پر جنہیں زندہ رہنے کے لیے پیشوں یا سروسز میں ملازمت تلاش کرنا پرتی۔''(1) ان میں مسلم لیگ نے اپنی دیر یا طبقاتی بنیاد پالی تھی۔ ہر چند کہ پھی جا گیرداروں (جیسے محمود آباد کے میں مسلم لیگ نے اس بار حکومت کی دشمنی پائی۔ ہمیں بتایا گیا ہے کہ راجہ صاحب محمود آباد کا حکومت کی دشمنی پائی۔ ہمیں بتایا گیا ہے کہ راجہ صاحب محمود آباد '1910ء میں گورزمیسٹن کی اس حکومت کی دشمنی پائی۔ ہمیں بتایا گیا ہے کہ راجہ صاحب محمود آباد '1910ء میں گورزمیسٹن کی اس در حکم کی سے در حکومت کی دوران کی سندوالیس لے لے گائتا طرد ہوگیا۔''

مسلم لیگ کا مرکز تقل علی گڑھ کے قدامت پیندوں سے نسبتا زیادہ پر جوش قیادت جس کی بنیاد کھو عمل تھی منتقل ہونے کی بنا پر بدل گیا حالا نکہ یہ سب علی گڑھ کے تعلیم یافتہ تھے۔1912ء تک پر جوش اور مستعدوز برحسن نے سکر یٹری جزل کا عہدہ سنجالا۔ لیگ کے انداز اور کا نگریس کی طرف اس کے رویے مین ایک نے مرحلے کا آغاز ہوا۔ جیسا کہ رحمان بیان کرتا ہے۔''مسلم لیگ کے مبران میں نوجوان پیشہ وروں کی بڑھتی ہوئی تعداد نے ہندو کمیونی سے لیگ کے تعلقات کی نئی ادر اسے سمتہ بندی کرنے میں مدد کی۔'' 1910ء تک مسلم لیگ کے دستور پرنظر ثانی کی گئی ادر اسے کا گریس کے دستور سے مطابقت میں بنایا گیا۔ ماسوائے لیگ کے جداگا نہ انتخابات اور مسلم انوں کے حقوق کی ضانت کے موقف کے اب مسلم لیگ میں یہ بات سمجھ آگئ تھی کہ وہ برطانو یوں کے ظلاف کوئی میش رفت نہ کریا ئیس گئی تا آئکہ وہ کا گریس کے ساتھ کوئی متحدہ محاذ نہ بنا ئیس۔ ہندو

مسلم اتحاد کے لیے دوبارہ آوازاٹھائی گئی

مسلم لیگ کسی ایسے آ دمی کی تلاش کرنے گئی جولیگ اور کا نگریس کے درمیان بل بنا سکے۔
اس سلسلہ میں جناح کا انتخاب واضح تھا۔ گو کہ وہ مسلم لیگ کا نمبر نہ تھا اس نے 1912ء میں مسلم
لیگ کونسل کے اجلاس میں دعوت پر شرکت کی تھی۔ جہاں مسلم لیگ کے نئے (زیادہ زوردار)
دستور کے لیے تجاویز وضع کی گئی تھیں اور وہاں جناح نے کئی تجاویز دی تھیں۔ جو قبول کر لی گئی تھیں ۔ (14) انڈین پیشنل کا نگریس میں جناح کا مقام اعلیٰ تھا اور دونوں تحریکوں کو قریب لائے کے لیے مثالی حثیت رکھتا تھا۔ اکتوبر 1913ء میں جب وزیر حسن اور مولا نا محم علی سکر بیٹری آ ف سٹیٹ برائے ہندوستان کو ملنے کے لیے لندن میں تھے (جس نے ان سے ملاقات سے انکار کر دیا تھیں شرکت کرے اور لیگ و کا نگریس اتحاد کے لیے کام کرے۔ جناح اس شرط پر مان گیا کہ میں شرکت کرے اور لیگ و کا نگریس اتحاد کے لیے کام کرے۔ جناح اس شرط پر مان گیا کہ میں شرکت کرے اور لیگ و کا نگریس سے اس کا بندھن قائم رہے گا۔

اکتوبر1913ء میں مسلم لیگ میں شمولیت کے فوری بعد جناح نے کا گریس مسلم لیگ اتحاد کے لیے محنت کی۔ (سرتوڑ کوشش کی) جس پر لکھنو پیک کی مہر شبت ہو گئی جو 1913ء میں ہونے والے کا نگریس اور مسلم لیگ کے ایک مشتر کہ اجلاس میں منظور کیا گیا۔ (15) اس معاہد کی بنا پر کا نگریس نے مسلمانوں کے مجھ مطالبات منظور کر لیے جس میں جداگانہ انتخابات بمع مخصوص صوبوں میں مسلمانوں کے لیے خاص اہمیت کے مان لیے گئے جو بعد میں متنازعہ ثابت ہوئے۔ مور لے منٹواصلا حات کے تحت مختص کی جانے والی سیٹوں کے مقابلے میں یو پی جسے مسلمان اقلیتی صوبوں کوسیٹوں کا بڑا حصد دے دیا گیا۔ بیمل بنگال جس میں مسلمان آبادی 52 فیصد تھی اور اسے مرف 50 صرف 40 فیصد سیٹیں دی گئیں اور پنجاب جس کی مسلمان آبادی 84.8 فیصد تھی اور اسے مرف 30 فیصد سیٹیں دی گئیں کی قیمت پر کیا گیا۔ یو پی جس کی مسلمان آبادی ھرف 14 فیصد تھی اسے 30 فیصد سیٹیں دی گئیں کی قیمت پر کیا گیا۔ یو پی جس کی مسلمان آبادی صرف 14 فیصد تھی اسے 30 فیصد سیٹیں دی گئیں کی قیمت پر کیا گیا۔ یو پی جس کی مسلمان آبادی ھرف 14 فیصد تھی اسے 30 فیصد سیٹیں دی گئیں کی قیمت پر کیا گیا۔ یو پی جس کی مسلمان آبادی ھرف 14 فیصد تھی اسے 30 فیصد سیٹیں دی گئیں کی قیمت پر کیا گیا۔ یو پی جس کی مسلمان آبادی ھرف 14 فیصد تھی اسے 30 فیصد میں میں اس کیا۔ آخر کار یو پی کی اشرافیہ میں معاملات طرزی کھی۔

اس معقول تنقید کی بنا پرہمیں لکھنو پیک کی کامیابی کی اہمیت کو کم نہیں سمجھنا چاہیے کیونکہ یہ برطانوی سامراج سے لڑنے کے لیے کانگریس اور مسلم لیگ کوا تحقیے ایک پلیٹ فارم پر لانے میں کامیاب ہوا۔ بیمسلم لیگ اور جناح ہی تھے جنہوں نے اتحاد کے لیے پہل قدمی کی تھی۔ جناح متحد کرنے والا تھانہ کہ علیحدہ کرنے والا جیسا کہ عام طور پر کہا جاتا ہے۔اس نے اس مشکل کردار کو رکاوٹوں کے باوجودر بع صدی لینی 1940 تک نبھایا تھا تا آئکہوہ مقام آیا کہ تمام کوششوں کے باوجود اتحاد کا امکان باتی ندر ہا۔

لکھو پیکٹ صرف مسلمانوں کے مطالبات سے متعلق ہی نہ تھا۔ اس میں کالونیائی حکومت جس کے خلاف انہوں نے اکٹھے جدو جہد کرنی تھی مسلم لیگ اور کا نگریس کے مشتر کہ مطالبات بھی شخے پیکٹ قانون ساز اسمبلی میں منتخب نمائندگان کی اکثریت کا طالب تھا۔ اس کا مطالبہ تھا کہ صوبوں میں 4/5 حصہ منتخب ممبران ہوں اور 1/5 نامز دار کان ۔ اور یہ کہ کونسل کے ممبران مکنہ حد تک ، سبع استخابی بنیاد سے بلاواسط طور پرعوام کی طرف سے منتخب ہوں گے۔ اس طرح اس میں مطالبہ تھا کہ (امپیر میل لیہ جسسلیہ شو کونسل) شاہی قانون ساز کونسل کے 1/5 اراکین منتخب موں گے۔ اس کا مطالبہ تھا کہ گورنر جزل کی ایگر کیٹوکونسل کے آدھے اراکین ہندوستانی ہوں گے۔ اس کا مطالبہ تھا کہ گورنر جزل کی ایگر کیٹوکونسل کے آدھے اراکین ہندوستانی ہوں گے۔ یوں عام جوام پیٹ کوری جانی والی مراعات سے متعلق ہی نہ تھا اس نے رائے کے خلاف کھور پر اکٹھے تح کے کھنو پیٹ میں ایک اور کا گریس قریبی اتحاد یوں کے طور پر اکٹھے تح کے اس بیاد کی نشاند ہی کی جس پر کہ مسلم لیگ اور کا گریس قریبی اتحاد یوں کے طور پر اکٹھے تح کے کھنو پیٹ کی اہمیت اس سے بہت ذیادہ ہے جوعا م طور پر جمی جاتی آزادی کو آگے بڑھا سکتے تھے لکھنو پیٹ کی اہمیت اس سے بہت ذیادہ ہے جوعا م طور پر جمی جاتی ہے۔

لکھؤ پیک کا سب سے متناز عدصہ اس کی جداگانہ انتخابات کی قبولیت ہوسکتا تھا۔ جناح ہیشہ مشترک انتخابات کو ترجیح دیتا تھا۔ 1910 میں ہونے والی سالا نہ انڈین بیشنل کا گریس میں اس نے لوکل باڈیز کے لیے جداگانہ انتخابات کور دکرنے کے لیے قرار داد پیش کی ۔ لیکن مسلم لیگ میں شمولیت اختیار کرنے کے بعدوہ اپنے ساتھیوں کو مشترک انتخابات قبول کرنے پر قائل نہ کرسکا اور اس نے پارٹی کے مطالبے کہ آگے سر شلیم ختم کر دیا۔ شایدوہ اس حقیقت سے بھی متاثر ہوا کہ مور لے منٹواصلا حات کے جداگانہ انتخابات کو قانونی حیثیت دینے کے بعد کا گریس کے سیئر قائد اس خیال سے مفاہم ہو گئے تھے۔ جیسا کہ بمل پر شاد بیان کرتا ہے اور 1911ء میں گو کھلے نے دوبارہ اس کی وضاحت کی کہ سلمانوں کے لیے جداگانہ انتخابات ضروری تھے خاص طور سے اس ذیار میں کرکانی تعداد میں مسلمان مجالس ہائے قانون ساز (لیہ جسسلیہ ٹو کونسلز) میں شامل تا ذائر میں کہائی تعداد میں مسلمان مجالس ہائے قانون ساز (لیہ جسسلیہ ٹو کونسلز) میں شامل

ہونے سے قاصرر ہتے تھے۔وقی طور پرجدا گاندانتخابات قبول کر لیے گئے۔

جنگ عظیم اول کے اختام تک مسلمانوں کی تحریک میں انتہائی تبدیلی آئی جب علا کو متحرک کیا گیا اور انہیں مرکزی سٹیج پر لا یا گیا تحریک خلافت (1924-1918) نے مہاتما گاندھی کے ہاتھوں میں مسلم لیگ اور کا گریس کی کالونیائی حکومت کے خلاف ساتھی جدو جہد کی نئی سیاسی فعالیت کو جے کھنو پیکٹ نے متحرک کیا تھا تارپیڈوکردیا۔ اس نے مسلم لیگ کی سیکولر قیادت کو بھی کم حیثیت کر دیا۔ اس کے علاوہ اس نے سی علاء کے ایک جھے کو متحرک کرنے میں مدودی بیخت موقف رکھنے والے دیو بندی تھے۔ بیتر کی چند جھوٹے مفروضوں پر بہنی تھی کہ جنگ کے بعد برطانوی عثانی سلطان خلیفہ کے خلاف ''دیشنی'' رکھتے تھے۔ اس تحریک نے ہندوستانی دیو بندی مسلمانوں کے درمیان پائے جانے والے اسلامی ملت کے جذبات سے فائدہ اٹھایا۔ بیجذبات مسلمانوں کے درمیان پائے جانے والے اسلامی ملت کے جذبات سے فائدہ اٹھایا۔ بیجذبات عثانی سلطان کو ہندوستانی مسلمانوں کی عوام دوست بریلوی روایت خلیفہ نبیس مانی تھی (جو کہ ہندوستانی مسلمانوں کی اکثریت ہے) ہریلوی عربوں کی طرح عثانی سلطان کے خلافت کے خلافت کے مندوستانی مسلمانوں کی اکثریت ہے) ہریلوی عربوں کی طرح عثانی سلطان کے خلافت کے خلافت کے خلافت کے دوست بریلوی روایت خلیفہ نبیس مانی تھی (جو کہ ہندوستانی مسلمانوں کی اکثریت ہے) ہریلوی عربوں کی طرح عثانی سلطان کے خلافت کے خلافت کے دوست کی خلافت کے خلافت کے خلافت کے خلافت کے دوست کی خلافت کے خلافت کے خلافت کے خلافت کے خلافت کے خلافت کے دوستانی مسلمانوں کی اکثریت ہے) ہریلوی عربوں کی طرح عثانی سلطان کے خلافت کے دوست کریاد پر کردہ قریش کی نسل سے نہ تھارد کرتے تھے۔ (16)

تحریک خلافت میں اس وقت جان پڑی جب گاندھی نے اس پر قابض ہونے کا فیصلہ کیا۔

اس کے اپنے الفاظ میں اس کا' ڈکٹیٹر'' بننے کا فیصلہ کیا۔ تحریک کے قائدین جیسے فرگی محل والے عبدالباری' ڈاکٹر انصاری' شوکت علی اور محمد علی وغیرہ ہم کمل کے لیے اس سے رہنمائی عاصل کرتے سے ۔ (17) تقیدی طور پر مہاتما گاندھی کے کردار پر بحث مشکل کام ہے کہ وہ ایسا آ دمی ہے جو ''مہاتما'' بن گیا۔ لیکن جنگ عظیم اول کے اختیام تک گاندھی کو ابھی اپنے آپ کو ہندوستان میں ایک بڑے سیاسی کھلاڑی کے طور پر قائم کرنا تھا۔ اس کی چالیں اس مقصد کے لیے کی گئی منصوبہ بندی کے طور پر قائم کرنا تھا۔ اس کی چالیں اس مقصد کے لیے کی گئی منصوبہ بندی کے طور پر تھا کہ کرنا تھا۔ گاندھی کی قیادت نے مسلم لیگ کی سیکولر قیادت کو کم بندوستانی قوم پر ست تحریک کاغیر متنازعہ قائد بن چکا تھا۔ گاندھی کی قیادت نے مسلم لیگ کی سیکولر قیادت کو کم ایمیت بنادیا گو وقتی طور پر اور اس کی جگہ ملاؤں کو جمادیا۔ گاندھی نے ملاؤں کی 1919ء میں ایک سیاسی تظیم قائم کرنے میں بھی مدد کی جس کا نام تھا جمعیت العلمائے ہند جے پاکتان میں جمعیت العلمائے اسلام کے نام پر جیات نودی گئی۔ بیا نتیا کی شخت موقف رکھنے والے بنیاد پر ست ہیں جو العلمائے اسلام کے نام پر جیات نودی گئی۔ بیا نتیا کی شخت موقف رکھنے والے بنیاد پر ست ہیں جو العلمائے اسلام کے نام پر جیات نودی گئی۔ بیا نتیا کی شخت موقف رکھنے والے بنیاد پر ست ہیں جو العلمائے اسلام کے نام پر جیات نودی گئی۔ بیا نتیا کی شخت موقف رکھنے والے بنیاد پر ست ہیں جو العلمائے اسلام کے نام پر جیات نودی گئی۔ بیا نتیا کی شخت موقف رکھنے والے بنیاد پر ست ہیں جو

افغانستان میں طالبان کے عروج کا ذریعہ بنے۔

یگا ندهی کی بناپرتھا کہ جدید ہندوستانی مسلم سیاست میں پہلی دفعہ ند ہبی محاورہ تحریک خلافت کے ذریعے رائج ہوا۔ اس میں ایک کلیدی لحہ وہ تھا جب 1918ء میں ڈاکٹر انصاری نے آل انڈیا مسلم لیگ کے دہلی اجلاس پر ملاؤں کا حملہ منظم کیا۔ انصاری جواستقبالیہ کمیٹی کا چیئر مین تھا اس نے دیو بہداور فرگی محل کے ملاؤں کی مدد سے تمام شالی ہند سے ملا کی ایک میٹنگ آل انڈیا مسلم لیگ کی سالانہ کا نفرنس سے ایک دن پہلے بلوائی مسلم لیگ کے ہم کاروں کواعتاد میں لیے بغیروہ وہ بلی کی فتح سوالانہ کا نفرنس سے ایک دن پہلے بلوائی مسلم لیگ کے ہم کاروں کواعتاد میں لیے بغیروہ وہ بلی کی فتح پورم بحر میں اسم لیگ کے اجلاس پر قابض ہو جا نمیں۔ ملاؤں کے لیگ کانفرنس پر اس حملے کو پچھ مصنف احتقانہ طور پرعوام کی مہم گردانتے ہیں۔ یہ حملہ لیگ کی قیادت کے لیے بالکل اچا تک تھا۔ آل انڈیا مسلم لیگ کے با قاعدہ اراکین مُلا کی دلدل میں چینس گئے۔ جب خلافت سے متعلق قرار دادیں چیش ہو نمیں تو بالکل واضح ہوگیا کہ ملاؤں کے ساتھ اہم معاملات پراستدلال و بحث کا کو آل فائدہ نہیں۔

جناح نے موقع کی نزاکت محسوں کرتے ہوئے پچھ قانونی اور ضوابطی اعتراضات اٹھائے۔لیکن اس نے بھانپ لیا تھا کہ کھیل میں شکست ہو پچکی ہے۔ اپنے نقطہ نظر پرزور دینے کے، لیے اس نے میٹنگ سے واک آؤٹ کیا۔ان کے درمیان یہ طے ہو گیا کہ راجہ صاحب آف محمود آباداور وزیرحسن اس کے ساتھ واک آؤٹ نہیں کریں گے۔وہ دونوں انہیں آل انڈیا مسلم لیگ کی صدارت اور جزل سکریٹری کے عہدوں سے ہٹانے کی چالوں کا مقابلہ کرنے کے لیے لیگ کی صدارت اور جزل سکریٹری کے عہدوں سے ہٹانے کی چالوں کا مقابلہ کرنے کے لیے اجابی میں شامل رہے۔ بہت سے ملائح کی خلافت سے متعلق متناز عقر ارداد پاس کروانے کے بعد یعلی ہوگئے ۔لیکن دونوں نے چند ماہ بعد بعد یعنی ہوگئے۔لیکن دونوں نے چند ماہ بعد استعمام نہیں کر سکتے تھے۔

تحریک خلافت کے بلاواسطہ رقمل اور مذہب کوسیاسی مقصد کے لیے استعال کرنے کے نبیج میں 1920ء میں بدترین مذہبی فرقہ وارانہ فسادات کا ایسا کمبیا عرصہ گزرا کہ اس سے پہلے ہزوستان نے بھی نہ دیکھا تھا۔ 1924ء میں ترکی کے ربیبلکن قوم پرستوں نے جن کی قیادت منطقی کمال پاشا کے ہاتھ میں تھی خلافت موقوف کردی۔خلافت کمیٹی جو پچھ دیرے لیے مسلم لیگ

سے بھی زیادہ بااثر ہوگئ تھی۔ کمل خلفشار کا شکار ہوکر منتشر ہوگئ۔ 24-1923 کے دوران ملاؤں کا اثر بڑی تیزی سے کم ہوگیا اور مسلم لیگ واپس اپنے سیکولر معاملات پر متوجہ ہوگئ۔ ''اسلامی آئیڈیالو جی'' کے مسئلے کو مسلم لیگ کے ایجنڈ بے پرلانے کی ایک کمیاب کوشش اپریل 1943 میں دبلی میں ہونے والے اجلاس میں ہوئی ۔عبدالحمید قاضی نامی ایک آدی نے ایک قرار داد پیش کرنے کے لیے ہمایت حاصل کرنے کی کوشش کی جو مسلم لیگ کو''اسلامی آئیڈیالو جی'' اور ایک اسلامی ریاست کے قیام کی پابند کردیتی ۔لیکن قاضی کو اس کے گردو پیش سے اس پر پڑنے والے دباؤ نے اسے بیٹیال ترک کرنے پر مجبور کردیا۔قرار دادس سے بیش ہی نہ کی گئی۔ (19) مسلم دباؤ نے اسے بیٹیال ترک کرنے پر مجبور کردیا۔قرار دادس سے بیش ہی نہ کی گئی۔ (19) مسلم لیگ سے اور فیر متغیر طور پر دیا دیا تھا۔

مسلم لیگ کے پلیٹ فارم پر جناح جلد ہی دوبارہ نمودار ہوا خلیق الزمان کے مطابق وقت آ گیا تھا کہ مسلم لیگ کو دوبارہ مضبوط کیا جائے کیونکہ خلافت کمیٹی اپنے آخری دموں پرتھی ۔ مسٹر جناح کو دعوت دینے کا فیصلہ کرلیا گیا کہ وہ مئی 1924ء کو لا ہور میں ہونے والے مسلم لیگ کے جناح کو دعوت دینے کا فیصلہ کرلیا گیا کہ وہ مئی 1914ء کے واک آؤٹ کے بعد 1919ء میں مالاس کی صدارت کرے۔ (20) جناح نے دہم سر 1918ء کے واک آؤٹ کے بعد 1919ء میں کلکتہ میں ہونے والی لیگ کی نواس کی صرف ایک میں نثر کت کی تھی۔ جناح نے یہ دعوت قبول کی اور صدارت کی لیکن اس وقت تک ہندوستانی صوبائی سیاست کی فطرت اور مسلم لیگ کے اندر طافت کا مرکز تھل کیسر تبدیل ہونے والا تھا۔

جب مسلم لیگ قائم کی گئی تو لیگ کا کردار صرف ایک پریشر گروپ کا تھا۔ مونمیگو چمسفور ؤ
اصلاحات نے ہندوستانی سیاست کی فعالیت کو یکسر بدل دیا اور اس کا رخ مسلمان اقلیتی صوبوں
سے دور (لیخی اب تک یو پی) مسلمان اکثریتی صوبوں جہاں وہ صوبائی حکومتیں بنا سکتے تھے اس کی
طرف چھیردیا۔ یعنی برطانویوں اور ہندوستانیوں 'کی حکومت کے تحت اب وزیروں کا پچھا فتیار
تھا' ہر چند کہ محدود تھا' وہ ذرائع اور ملازمتیں دان کر سکتے تھے۔ سیاسی قائدین اور پارٹیاں اب
صرف پریشر گروپ ہونے تک محدود نہ رہے تھے۔ اب وہ عنایت ودست گیری کر سکتے تھے۔
مسلمان اکثریتی صوبے یعنی پنجاب اور بنگال خاص طور سے اولذ کرمسلمان اکثریتی صوبوں کی
حیثیت سے نئی اہمیت اختیار کر گئے۔ ڈیوڈ بیچ پڑے احسن طریقے سے اس کا خاص طور سے

ہندوستانی مسلمانوں کی سیاست میں پنجابی غلبے کے نمایاں ہونے کاذکر کرتا ہے۔(21)

اب یار ٹیوں اور سیاستدانوں کے کردار کی نئی منطق تھی۔ جواتنا وسیع طور پرنہیں سمجھا جاتاوہ بہ ہے کہ اب مسلم سیاست کی طبقاتی بنیادوں میں بھی تبدیلی آئی تھی۔ جو پنجاب اور بنگال میں منتلف تھی ۔ پنجاب میں غالب قوت جا گیرداری کی طافت تھی ۔ پنجابی مسلم ہندواور سکھ جا گیرداراور زمینی وڈیرے جومشرقی پنجاب کی جاٹ کسانوں کی طاقتور برادر یوں سے اتحاد میں تھے۔ان کی فیادت چوہدری چھوٹو رام کے ہاتھ میں تھی۔اور بیسب یونینٹ یارٹی میں اکٹھے کر دیئے گئے تھے۔ یہ پارٹی پنجاب کی سیاست پرغآ لب تھی۔اس پارٹی کی قیادت ایک قابل ستائش آ دمی سر فضل حسین کے پاس تھی جوخود شہری متوسط طبقے کے پس منظر سے تھالیکن وہ جا گیرداروں کی مرورتوں کوان سے بہتر طور پر بیسجھتا تھا۔ سرفضل حسین نے پنجاب کے بہت ہی کمزور مسلمان ''نخواہیوں کی سر پرتتی ( خاص طور ہے ان کی جودیہی پس منظر سے تھے )شروع کر دی۔نتیجیًّا ہے ان کی پر جوش حمایت حاصل ہوئی۔ پنجاب کی شہری آبادی کی اکثریت بنیادی طور پر ہندو تخواہیے بیشه دراور تاجر تھے جو ہندوسجا کا اساسی قالب تھے۔ پنجاب مسلم لیگ کا وجود برائے نام تھا۔ فضل شین نے اسے بھی اپنی ولایت میں لینے کا فیصلہ کرلیا کیونکہ اس کے بھی کچھ استعال تھے۔وہ ایک بنرمندعملی سیاستدان تھاوہ اس وقت تک سیاسی مفاہمت پر مائل رہتا جب تک کہاس کے بنیا دی مفادات محفوظ رہتے۔اینے جا گیردار منتخب کنندگان کے ساتھ ساتھ وہ بھی کالونیائی حکومت کی ہر بانیوں سےمستفید ہوتا تھا۔مہر بانیوں نے اس کے ہاتھ بہت مضبوط کردیتے تھے۔اگرمسلمان سياست كامركزتقل بنجاب كي طرف منتقل هو كياتها \_ توبي كهيل فضل حسين كي شرا لط يركه يلا كياتها \_ جناح اورفضل حسین اوراس کی یونیسٹ یارٹی ان میں سے ہرایک دوسرے کو پچھ دے سکتا تھااس لیے وہ ایک غیراعلانیہ اتحاد میں شامل ہو گئے باوجود بکہ وہ ایک دوسرے کو ناپسند کرتے تھے۔ بیرمصلحت کی شادی تھی۔ان دونوں کاعمل میں اتحاد کچھے غیرموزوں بلکہ متضاد تھا۔ یونینسٹ

تھے۔ یہ مسلحت کی شادی تھی۔ ان دونوں کاعمل میں اتحاد کچھ غیر موزوں بلکہ متضادتھا۔ یونیسٹ پارٹی ایک سیکولر مختلف مذہبی گروہوں پر بنی بنجاب کے مسلمان ہندواور سکھ زمینی وڈیروں اور مشرتی پنجاب کے مسلمان ہندواور سکھ زمینی وڈیرے ہندوستان پنجاب کے متمول جائے کسانوں کی برادریوں کی پارٹی تھی۔ (22) پنجابی زمینی وڈیرے ہندوستان کے باتی جا گیرداروں کی طرح برطانوی راج کے طابع فرمان تھے۔ ان کا زاویہ نظر بالکل مقامی تھا۔ وہ راج کے اندر پنجاب کی خودمخاری کے گردمنڈ لاتے تھے۔ وہ کالونیائی حکومت کی سریریتی

میں جس کے وہ کمل طور پروفادار تھے خوب مزے اڑار ہے تھے۔ پنجاب کے اندر کیونکہ وہ نازک بین المذاہب گروہی اتحاد میں ملوث تھاس لیے وہ اپنے آپ کو پنجاب سے باہر تک پھیلانے میں کوئی عقلمندی ندد کھتے تھے بیان کے پنجاب کے اندر قائم آ رام دہ نظام میں مسائل درآ مدکرنے میں کوئی عقلمندی ندد کھتے تھے بیان کے پنجاب کے اندر قائم آ رام دہ نظام میں مسائل درآ مدکرنے کے مترادف تھا۔ جناح کی مسلم لیگ وہ ذریعہ تھا جس کے واسطے سے وہ پورے ہندوستان میں ہونے والے واقعات سے مربوط ہو سکتے تھے لیکن یونینٹ شرائط پرسرفعنل حسین اور بعداز ال اس کا جانشین سر سکندر حیات خان ای نظم کی صدارت کرتا رہا اس بات کا دھیان رکھتے ہوئے کہ پنجاب مسلم لیگ ان کے بخت کنٹرول میں رہے۔

جناح کو پونینسٹوں سے معاملہ کرنے کی اشد ضرورت تھی چاہے وہ بالکل ان کی شراکط پر ہی کیوں نہ ہو۔وہ پورے ہندوستان کے مسلمانوں کا ترجمان ہونے کا دعو کی نہیں کرسکتا تھا اگر وہ یہ نہ کہہسکتا کہ پنجاب اس کے پیچھے ہے۔اس کی ضرورت صرف اتی تھی کہ پونینسٹ بیاعلان کر دیں کہ ان کی حکومت مسلم لیگ کی حکومت تھی۔اس بات کی کوئی اہمیت نہ تھی چاہے ہرکوئی جانتا کہ یہ افسانہ ہے۔اس کا مقصد پورا کرنے کے لیے یہی کافی تھا۔وہ پنجاب پرحکومت نہیں چاہتا تھا۔اس کا مسئلہ آل انڈیامسلم لیگ کی نمائندہ حیثیت کا قانونی جواز فراہم کرنا اور اپنے آپ کو ہندوستانی مسلم ایگ کی نمائندہ حیثیت کا قانونی جواز فراہم کرنا اور اپنے آپ کو ہندوستانی مسلم ایگ کی اور جود برائے نام تھا۔

چندباڑ یونیسٹ تو پنجاب کی خودمختار (Dominion) طفیلی حکومت کا خواب بھی دیکھتے ۔ مارچ 1941ء میں پنجاب قانون ساز آسمبلی کے سامنے تقریر کرتے ہوئے سر سکندر حیات نے 1940ء کی قرار داد کا حوالہ دیتے ہوئے کہا''لا ہور میں کوئی پاکستان سکیم پاس نہیں ہوئی بھی ۔۔۔۔اگر پاکستان کا مطلب پنجاب میں بلا ملاوٹ کے''مسلم راج'' ہے۔ تو پھر میر ااس سے کوئی سروکار نہ ہوگا۔ اگر آپ پنجاب کے لیے حقیقی آزادی چاہتے ہیں جس میں ہر کمیونٹی کا اس کے حق کے مطابق حصہ ہوگا۔ تو پھر وہ پنجاب پاکستان نہیں ہوگا بلکہ صرف پنجاب ہوگا اور ہمیشہ پنجاب رہے گا۔ یہ وہ سیای مستقبل ہے جس کا تصور میں پنجاب کے لیے رکھتا ہوں۔۔۔ پنجاب رہے گا۔ یہ وہ سیای مستقبل ہے جس کا تصور میں پنجاب کے لیے اپنے ملک کے لیے رکھتا ہوں۔۔۔ پنجاب سے دور رہیئے!'' (مسلسل تالیاں) (23) سرسکندر حیات قاہرہ میں واپسی پرسکندر حیات گاہرہ میں واپسی پرسکندر حیات گرمیوں میں وسٹن چرچل سے ملا جیسا کہ نور احمد نے رپورٹ کیا ہے۔ اپنی واپسی پرسکندر حیات گرمیوں میں وسٹن چرچل سے ملا جیسیا کہ نور احمد نے رپورٹ کیا ہے۔ اپنی واپسی پرسکندر حیات

نے اپنے کا بینہ کے ساتھیوں کو بتایا کہ اس نے چرچل سے کہا کہ وفا دار پنجاب کو ایک خود مختار طفیلی حکومت کے حق کا اختیار یا پھر سندھ بلوچتان اور سرحد (صوبے جنہیں پنجاب آسانی سے مغلوب کر سکتا تھا) کے ساتھ خود مختار طفیلی حکومت میں شمولیت کا اختیار ہونا چاہیے۔ اس نے کہا کہ اسے پیٹنمیں کہ چرچل کو اس کی ترغیب ہوئی کہ نہیں لیکن بیا ہم بائے تھی کہ مارچ 1942ء کی تجاویز میں چرجل نے بیتجویز پیش کی تھی کہ صوبوں کو علیحہ ہ خود مختار طفیلی حکومت کے درجہ کی اجازت ہوئی چرجل نے بیتے۔ (24) کچھ یونینسٹ سوچتے تھے کہ ہندوؤں اور سکھوں کی حمایت کے ساتھ انہیں خود مختار پنجاب بنانے کی اجازت مل جائے گی۔ اس لیے خصر حیات آخری دم تک وزارت عظی سے چمٹا رہا۔ اگر ہم پنجاب کی سیاسی تاریخ کا مطالعہ کریں تو یہ صاف ہو جا تا ہے کہ پنجاب میں غالب میں خالب جنیا ہو جی ہیں۔ آخری درجہ کے پنجاب میں غالب میں خالوجی ''دینجا ہیں۔' تھی۔

مسلمان اکثریت کے دوسرے صوبے بنگال میں صورت حال پنجاب سے بالکل الٹ تھی کیونکہ بنگال چھوٹے مسلمان کسانوں کی سرز مین تھی۔ جب پہلی وفعہ 1911ء میں مشرقی بنگال میں مسلم لیگ قائم کی گئ تو اس کی قیادت مہاجرمسلمان اشراف زمینداروں (اردو/ فاری بولنے وااوں) کے ہاتھ میں تھی مثلاً ڈھا کہ کا نواب خاندان بیلوگ بنگال کے کسان سے دور تھے۔ پہلی جَّلُ عظیم کے اختیام تک زیادہ فعال بنگالی پیشہ در غالبًا امیر کسان پس منظر سے نہ کہ زمیندار پس منظر سے قیاوت میں آ گئے۔ان میں فضل الحق بھی تھا۔جس نے امیر کسانوں کومتحرک کرنے میں برا اہم كردار اداكرنا تھا۔كسان يا "ربرجا"" "قابض" مزارعين تھے۔ جو كافى برے مزارعول '' جو پیداروں' سے لے کرخاص طور ہے جو شالی بنگال میں (اپنی اراضی بٹائی پر کاشت کاروں ے کاشت کرواتے تھے اور بھر گا دار کہلاتے تھے ) چھوٹے مالکان جن کی ملکیت اکثر بہت چھوٹی ہوتی تھی اور جوجنوب کے دمتحرک ڈیلٹا'' میں غالب طور پر تھیلے ہوئے تھے۔ بنگالی کسانوں کی غالب طور پرمسلمان ساری پرتیں اور تنو اسپ بمع شہری غرباء کے جنگ عظیم اول کے بعد میں پیدا ہونے والی اقتصادی حالات سے بری طرح متاثر ہوئے تھے۔ (25) بنگالی زراعت کے عالمی معیشت میں دخول Insertion اور بٹ من پر بحثیت نقافصل اس کے انحصار نے اسے منڈی کے زیر وبم (اتارچڑھاؤ) کے آگے بہت زیادہ زدیزیر بنادیا تھا۔اقتصادی دباؤنے بنگال کی مسلم سیاست کو انتها پیند بنا دیا۔ قوانین مزارعت میں اصلاحات کے لیے ہنگا می ضرورت تھی۔ قانون

مزراعت میں اصلاحات کے لیے صوبہ مجر میں تحریک کے بعد کالونیائی حکومت نے 1923ء میں قانون مزارعت میں تبدیل کے لیے ایک مزارعت بل متعارف کرایا۔ بنگائی تخواہیوں کی قیادت میں انتہا پہند عناصر نے جن کی پشت پر جو تید ار اور چھوٹے کسان تھے انہوں نے بل کی حمایت کی ۔ لیکن افسوس کی بات ہے کہ کا گریس سوراج پارٹی جو بنگال میں ہندوں کے غلبے والی زمینداروں کی پارٹی تھی اس نے کامیا بی سے اس بل کوختم کرادیا۔ اپنی انتہا پہند (جوشیلی) خطابت کے باوجود کا گریس کی قیادت نے شرمناک طریقے سے دوسروں پر پلنے والے زمینداروں کی حمایت کی۔

بیسویں صدی کے آخر تک فضل الحق اور نی نسل کے مسلمان قائدین نے اپنی تمام قوتیں مزار عول' پر جا' کو منظم کرنے میں جمونک دیں۔ ہندوستانی قوم پرست مور خین نے جدوجہد کے طبقاتی رخ کو کم حیثیت دی ہے اور مزار عول کی جدوجہد کو خربی فرقہ پرتی کے مسئلے کے طور پر پیش کیا ہے۔ 1920 میں مزار عول کی خودر و ترکیا بنگا پر جاسامتی ) آل بنگال ٹینینے پارٹی کو فضل الحق اور نی سیاسی قیادت نے منظم کیا تھا۔ بنگال صوبائی مسلم لیگ بھی ان کے کنٹرول میں آگئی۔ مسلمان زمینداروں کے مفادات جواس ترکیک کے بنچ سے خالف تھانہوں نے پچھ چوٹی گئی۔ مسلمان زمینداروں کے مفادات جواس ترکیک کے بنچ سے خالف تھانہوں نے پچھ چوٹی کی سروردی اس کے چند قد آور مجبران میں سے تھے ) جناح کا بنیادی مسئلہ کے سیکرٹری اور خواجہ ناظم الدین اس کے چند قد آور مجبران میں سے تھے ) جناح کا بنیادی مسئلہ کیگ کے ہندوستانی مسلمانوں کے واحد نمائندہ ہونے کے جیدے پنجاب میں تھا آل انڈیا مسلم لیگ کے ہندوستانی مسلمانوں کے واحد نمائندہ ہونے کے دعوے کو برقر اررکھنا تھا۔ اس نے دونوں پارٹیوں کے درمیان بنگالی وحدت کے نام پر مصالحت کرانے کی کوشش کی لیکن ناکام ہوا۔ 'خیلا بنگا پر جاسامتی' نے 1936ء میں اپنانام تبدیل کر کے کرشک پر جاپارٹی رکھ لیا اور 1937ء کے انتخابات لڑنے کی تیاری کی۔ زمینداری کا خاتمہ' بغیر کرشک پر جاپارٹی رکھ لیا اور 1937ء کے انتخابات لڑنے کی تیاری کی۔ زمینداری کا خاتمہ' بغیر کرشک پر جاپارٹی رکھ لیا اور 1937ء کے انتخابات لڑنے کی تیاری کی۔ زمینداری کا خاتمہ' بغیر کرشک پر جاپارٹی رکھ لیا اور 1937ء سے اول مطالبہ تھا۔

کرشک پرجاپارٹی غریب کسانوں میں کافی حد تک مضبوط مہم چلانے میں ناکام رہی اور 30 فیصد سے کچھ ہی زیادہ نشتیں جیت سکی۔ان کا بہانہ تھا کہ ووٹ دینے کے قوانین بہت زیادہ بندش والے تھے۔ یہ بات درست نہ تھی کیونکہ 1946ء میں انہی ووٹ دینے کی اہلیوں کے ساتھ مسلم لیگ کے جزل سکرٹری ابوالہا شم نے مسلم لیگ کے لیے فقید المثال فتح منظم کی۔

1935ء کے ایک کے تحت ایسا آدمی جو چھ آنے (ایک روپ کے سولہ آنے تھے) دیہاتی چوکیدارہ ایک کے مطابق ادا کرتا ہو ووٹ دینے کا حقدار تھا۔ یہ حدکم تھی جوغریب کسانوں کو (لیکن بے زمین لوگوں کونہیں) ووٹ کا اہل بناتی تھی۔1937ء میں مسلم لیگ جا گیرداری غلبے میں تھی۔ 1930ء میں مسلم لیگ جا گیرداری غلبے میں تھی۔ اس نے تقریباً 30 فیصد مسلم شتیں جیتیں۔ آزاد امیدواروں نے 35 فیصد مبیتیں۔ تب مسلم لیگ نے کرشک پرجا پارٹی سے کولیش بنانے پراکتفا کیا فضل الحق وزیراعظم بنایا گیا یہ اس دعوے کو برقر اررکھنے کے لیے کافی تھا کہ آل انڈیا مسلم لیگ اور مسٹر جناح ہندوستانی مسلمانوں کے واحد نمائندے تھے۔ صرف بنگال ہی وہ صوبہ تھا جس میں مسلم لیگ (ڈھا کہ نواب خاندان کے واحد نمائندے تھے۔ صرف بنگال ہی وہ صوبہ تھا جس میں مسلم لیگ (ڈھا کہ نواب خاندان کے واحد نمائندے تھے۔ صرف بنگال ہی وہ صوبہ تھا جس میں مسلم لیگ (ڈھا کہ نواب خاندان کے حت ) نے 1937ء کے انتخابات میں قابل احتر ام نتیجہ دکھایا تھادیگر جگہوں پر اس کی کارکردگ

جبنومبر1927ء میں سائمن کمیشن مقرر کیا گیا تو جناح نے کانگریس کے صدر سری نواس آئنگر سے ملا قات کی تا کہ برطانوی تجاویز کے مقابلے میں مشتر کہ تجاویز بنائی جائیں۔ اس نے تمیں نمایاں مسلمان قائدین کی میٹنگ بلائی تا کہ مستقبل کے دستور سے متعلق مسلمانوں کے موقف کانعین کیا جائے۔ مارچ1927ء میں جو برآ مد ہواا سے دبلی تجاویز یا مسلم تجاویز کے نام سے جانا گیا۔ (26) بنیادی رکاوٹ کو بھلا نگنے کے لیے جناح نے اپنے مسلمان ہم کاروں کو مشتر کہ انتخابات کو قبول کرانے کے لیے ترغیب دینے پراپنی تمام تو تیں صرف کردیں (جسے وہ خود ہمشتر کہ انتخابات کو قبول کرانے کے لیے ترغیب دینے پراپنی تمام تو تیں صرف کردیں (جسے وہ خود ہمشتر کہ انتخابات کو قبول کرانے کے لیے ترغیب میں مسلمان نمائندگی اپنی آبادی کے تناسب ہمیشہ ترجیح دیتا تھا) اس شرط پر کہ بنگال اور پنجاب میں مسلمان نمائندگی ایک تہائی سے کم نہ ہوگ ۔ یہ کا گریس کے ان شرائط کی قبولیت سے مشروط تھا۔ 1۔ کہ سندھ کو بمبئی سے علیحہ ہمر دیا جائے گا اور اسے ایک علیہ کہ ہمائی کے دوسر سے صوبوں میں نافذی جائیں گی۔ یہنگی یا تو پوراقبول کیا جانا ہوگا یہ پورار دکیا جانا ہوگا۔

فضل حسین اور یونینسٹوں کو بیپیش رفت پسند نہ آئی۔جداگا نہ انتخابات کوترک کر ہے جناح نے بڑی ذمہ داری لی تھی اس لیے کہ مسلم لیگیوں کی وسیع اکثریت نارواطور پڑئیس پریفین رکھتی تھی کہ سانخچے انتخابات ان کے خلاف جائیس گے۔سرمحد شفیع جوسر فضل حسین کا پرور دہ تھا اس نے پنجاب گروپ کے ذریعے ایک حریف مسلم لیگ بنوادی اور پارٹی تقسیم کروادی۔اورانہوں نے لا ہور میں مسلم لیگ کا اپنا علیحدہ سالا نہ سیشن منظم کرلیا۔ شفع نے دومسائل کی بنیاد پر تقسیم کو جائز قرار دیا۔ایک تھا جداگا نہ اسخابات کا مسئلہ۔اس کا یہ موقف صحیح تھا کہ جناح نے مسلمانوں کے اندر انہیں چھوڑ دیے جانے سے متعلق مخالفت کا غلط اندازہ لگایا تھا۔ بہت سے وہ لوگ جواس نازک مرحلے پر جناح کے ساتھ رہا سمسئلے سے متعلق اپنے تحفظات رکھتے تھے۔دوسرا مسئلہ یہ تھا کہ شفیع لیگ سائمن کمیشن کا بائیکاٹ کرنے کے لیے تیار نہ تھی وہ ہاتھ جس نے اس تقسیم کو تیز ترکیا وہ سرفضل حسین کا ہاتھ تھا۔ جو جناح کو اکیلا کرنے کا پختہ ارادہ رکھتا تھا اور لیگ کو اپنے کنٹرول میں سرفضل حسین کا ہاتھ تھا۔ جو جناح کو اکیلا کرنے کا پختہ ارادہ رکھتا تھا اور لیگ کو اپنے کنٹرول میں جاناح کے تحت پھر متحد ہوگئی۔دہلی صنوطی اور دیا نتداری سے یقین رکھتی ہے کہ جدا گا نہ اسخابات ہی صرف وہ طریقہ ہیں جس کے ذریعے وہ محفوظ ہور دیا نتداری سے یقین رکھتی ہے کہ جدا گا نہ اسخابات ہی صرف وہ طریقہ ہیں جس کے ذریعے وہ محفوظ ہور دیا نتداری سے نقین رکھتی ہے کہ جدا گا نہ اسخابات ہی صرف وہ طریقہ ہیں جس کے ذریعے وہ محفوظ ہور دیا نتداری سے نقین رکھتی ہے کہ جدا گا نہ اسخابات ہی صرف وہ طریقہ ہیں جس کے ذریعے وہ محفوظ ہور دیا نتداری سے نقین رکھتی

وہ کی مسلم تجاویز پر (موتی لال) نہروکمیٹی نے جوفرور 1928ء میں دہلی آل پارٹیز کانفرنس مقرر کی تھی۔اس نے ''ہندوستان کے دستور کے اصول متعین کرنے'' کے لیے غور کیا۔

میٹی نے بالغ رائے دہی بمع سانخچا نتخابات کے تبحویز کرتے ہوئے مسلمان اقلیتی صوبوں میں مسلمانوں کی نشتیں محفوظ کرنے لیکن اکثریتی صوبوں (بنگال اور پنجاب) میں نہیں اور اسی طرح ہندوشتیں NWFP میں محفوظ کرنے (جہاں وہ اقلیت میں تھے) کی تبحویز دی۔ کمیٹی نے سندھ کو بہندو سندھ کو بردی۔ کمیٹی نے سندھ کو بہندو کی سندھ کو بردی۔ کمیٹی نے سندھ کو بردی۔ کمیٹی نے سندھ کو کئین اگست 1928ء میں کھنو میں ہونے والے ایک کونش میں جہاں مسلم لیگ کی نمائندگی نہ تھی۔(28) سمیٹی کی ابتدائی تجاویز کو ہندو مہا سجھا جو کھنوا جلاس پر غالب تھی اس کے ایما پر موثر طور برالٹ دیا گیا۔ (29)

بعد میں دمبر 1928ء میں کلکتہ میں ہونے والے دس روزہ کونشن میں ان موضوعات پر ہندومہا سبجا اور مسلم لیگ میں شاہانہ معرکہ آرائی ہوئی۔افسوس کی بات ہے اپنی پہلی جمایت کے باوجود کا نگریس نے سندھ بلوچتان اور NWFP سے متعلق اپنی پہلی پیانی پابندیاں ترک کر دیں۔کانگریس کے مندوبین خاموش رہے اور تماشا دیکھتے رہے جبکہ مسلم لیگ اور مہاسجا ایک

دوسرے سے نبرد آ زمار ہے۔ مہاسجانے اس تجویز پر مزید بحث کی بھی مخالفت کی اس بنا پر کہ یہ مسئلہ کھنو میں سطے ہو چکا تھا۔ جناح نے دعویٰ کیا کہ کھنو میں مسلم لیگ کی نمائندگی نہتی ۔ لیکن کا گریس نے مہاسجا کا ساتھ دیا اور یوں ان اصولوں سے روگر دانی کی جنہیں نہرو کمیٹی نے تجاویز کا گریس نے میں بیان کیا تھا۔ ہندومہاسجا جداگا نہ انتخابات کو قبول کرنے کو تو تیار تھی پرصوبوں کی جمہوری تنظیم نو کے لیے نہیں۔ جناح کے لیے کا گریس کی طرف سے یہ دغا ایک خوفاک دھچکا تھا۔ اس نے اتحاد کی فاطر سب چھے داؤ پر لگا دیا تھا یہاں تک کہ اس نے اپنے آپ کو اپنے مسلمان حمالیت سے جداگا نہ انتخابات کو چھوڑ کر علیحدہ ہونے کا خطرہ مول لیا تھا۔ اس موقعہ پر بے شک اس کی شادی کے ٹوٹے فی اس کی شادی کے ٹوٹے فی اور اکیلے پن میں اضافہ کیا ہوگا۔ یہ رخ بدلنے والا موڑ تھا اور بعد کے حالات سنگد کی سے آ خری علیحدگی کی طرف لے گئے ۔ 1937ء کے انتخابات میں مسلم اور بعد کے مطابق صوبوں میں تا کی داکھ کی سے موائل کے مطابق صوبوں میں تا کی داکھ کی از روائی کا گریس کی فتح کے بعد ہندی مسلم اور میں ان کے خیال کے مطابق صوبوں میں تا کم دائم لیگ کی کا گریس سے متعلق خوش عقیدگی کے انہدام اور خاص طور سے کا گریس کے بارے میں اس کے مہاسجا سے آ زاد ہونے پریقین کے مسلم انوں سے متعلق پایس کے بارے میں اس کے مہاسجا سے آ زاد ہونے پریقین کے مسلمانوں سے متعلق پایس کے بارے میں اس کے مہاسجا سے آ زاد ہونے پریقین کے مسلمانوں سے متعلق پایس کے بارے میں اس کے مہاسجا سے آ زاد ہونے پریقین کے خاتے کا باعث ہے۔

پیچلی دہائیوں تک جناح نے اپ آپ وہندومسلمان اور کا گریس لیگ اتحاد کے لیے وقف کیےرکھا۔ بیاس کی زندگی کا مقصد تھا۔ اب ایس حالت سے دوچار جس میں ہندومہا سبعا کا گریس کے فیصلوں پرویٹو استعال کر سکتی ہوا یک واضح جمہوری مسئلے پراس سے اس کا بھرم ٹوٹ کیا اور دور نجیدہ خاطر ہوگیا۔ کا گریس کے ساتھ تعاون اور اتحاد کے لیے جوموڈ تھاوہ اب دشتی کی نذر ہوگیا۔ تاریخ دانوں میں چلن رہا ہے کہ وہ پالیسی کو خالصتاً جناح کے ذاتی ترقی کے مقاصد اور اس کی 'دیختی گیری' کے حوالے سے تشریح کریں۔ ان باتوں کو اعلی عقلمندی کے شکی رویئے کے ساتھ محاور سے کہوں رپرلیا جاتا ہے۔ لیکن اگر ہم ہندوستان کی تاریخ میں جناح کے کردار کو غیر جذباتی انداز میں دیکھیں تو ہم جو پاتے ہیں وہ ہے قبول شدہ مطالبات کی بنیاد پرقو می بیج ہتی کے لیے جہوری مسئلہ مانا ہوا مطالبہ تھا۔ جس کی نہرور پورٹ نے پرزور حمایت کی تھی۔ لیکن اب جناح نے جمہوری مسئلہ مانا ہوا مطالبہ تھا۔ جس کی نہرور پورٹ نے پرزور حمایت کی تھی۔ لیکن اب جناح نے

دیکھا کہ کا نگریس پھررہی تھی اورغیر جمہوری ہندوفرقہ پرست موقف کی حمایت کررہی تھی یقینا سخت گیری و درشتی جس کا ہم ذکر کرتے ہیں وہ ہندومہا سجا کی تھی۔

یہ دہلی تجاویز کی ناکامی کے بعد تھا ( خاص طور سے سندھ شال مغربی سرحدی صوبے اور بلوچستان کے بارے میں ) اور کانگریس کی صوبائی وزارتوں کے تلخ تجربے کے بعد کہ مسلم موڈ تبدیل ہوا۔اب جہاں تک مسلمانوں کے مسائل کا تعلق تھا ہندومہا سجا کے غلبے میں کانگریس سے مفاہمت کی کوئی امید ندرہ گئ تھی۔وہ محسوس کرتے تھے کہ انہیں دھو کہ دیا گیا ہے۔

1940ء میں جب'' قرارداد پاکتان' منظور کی گی تو آراء کی فضا ایس تھی۔ ہوسکتا ہے کہ اس کے پورے مضمرات خاص طور سے پاکتان میں واضح نہیں ہیں آدمی اس حقیقت سے کیا نتیجہ نکا لے کہ قرارداد میں مرکزی حکومت کے خدو خال سے متعلق کچھ نہیں کہا گیا۔ کچھ عالم یقین رکھتے ہیں کہ بیمسئلہ دانستہ طور پر بعد کے مذاکرات کے لیے کھلار کھا گیا تھا۔ لیکن ان کے پاس کیا آپشز سے جسے مستقبل کی سمت پنجاب کے جاگیرداروڈ بروں کی بے چینی اورفکر کی بنا پر'' زیادہ متعین' تھی۔ ان کے لیے جسیما کی سے جلد ہی صاف ہوگیا کہ صرف تقسیم ہی قابل قبول راستہ تھا۔ حالت اب جناح جسے کایاں نداکراتی کے بس سے بھی باہر تھی۔

اس وقت تک پنجاب اورسندھ کے غالب جاگیردارد کھ سکتے تھے کہ ان کے لیے خطرہ تھا جو مشرقی افق پرمنڈ لا رہا تھا۔ چاہے ماضی میں پچھ بھی سوچتے ہوں لیکن اب ایسے اشارے تھے جنہیں غلط نہیں سمجھا جاسکتا تھا کہ اب برطانوی واقعی جارہے تھے۔ اب ان کی بجائے کا گریس حکومت کا آسیب تھا۔ ایک پارٹی جو مضبوطی سے انقلا بی زرعی اصلاحات سے پیوست تھی۔ اگر کی اور کا گریس افتد ارمیس آتی ہے تو وہ پنجاب اورسندھ میں ان کی جا گیردارانہ املاک تو ڑ دے گی اور جا گیردار طبقے کو تحلیل کروے گی۔ وولت مشتر کہ کے اندران کی خود مختار پنجاب کی امید پھیکی پڑگئی مقاردار طبقے کو تحلیل کروے گی۔ دولت مشتر کہ کے اندران کی خود مختار پنجاب کی امید پھیکی پڑگئی موہوم سے چیٹے ہوئے تھے۔ ان میں سے زیادہ سمجھدارلوگوں نے زرعی اصلاحات کرنے والی موہوم سے چیٹے ہوئے تھے۔ ان میں سے زیادہ سمجھدارلوگوں نے زرعی اصلاحات کرنے والی کا گریس کے خطرے کو جلد ہی بھانپ لیا۔ کیمبرج سے فارغ انتحصیل متاز دولتانہ یونینے کی پارٹی کے ڈو سے ہوئے جہاز سے 1943ء میں کودنے والا پہلا شخص تھا۔ دوسر ہے جلد ہی اس کے پیچھے آگئے۔ ان کا ''آپش' نھا کہ وہ مسلم لیگ پر قابض ہو جا کیں اور تقسیم ہند کو تھنی بنا دیں۔ اب

یونیسٹ یارٹی ان کے لیے کسی کام کی نتھی۔اگر پنجاب اور سندھ کے وڈیروں نے اپنے آپ کو بچانا فاتو پھران کے لیے صرف ایک ہی راستہ تھا کہ وہ مسلم لیگ پر قابض ہو جا کیں تقسیم ناگز ہر ہو گئی۔ جا گیرداروں کے خوف کہ کا نگریس زری اصلاحات نافذ کرے گی کی میرے لیے تصدیق ہو گئی جب فروری 1951ء میں ڈھا کہ میں فیروز خان نون جواس وقت مشر تی پاکتان کا گورنرتھا۔ ا کی غیررسی ظهرانے پر ملاقات کے دوران جب نہرو کا نام آیا تو اس نے کہا''جواہر لعل ایجھے خاندان سے ہے لیکن اس نے آپ کو کمیونسٹوں میں گھر وایا ہوا ہے۔وہ ہندوستان کے عظیم زمیندار خاندانوں کو ہر بادکرنے پر تلے ہوئے ہیں۔خدا کاشکر ہے کہ وہ میں یہاں پر ہر بادنہیں کر سکتے۔'' 1945ء تک یونینسٹوں کی اکثریت آنے والے انتخابات میں مسلم لیگ کا کلٹ لے کراپنے حلقہ ہائے انتخاب سے لڑنے کے لیے مسلم لیگ میں برونت شامل ہو چکی تھی۔ درحقیقت پنجاب یونینٹ پارٹی نے اپنے آپ کو پنجاب لیگ میں بدل لیا تھا۔ کسی زمبی گروہی نظریئے کے تحت نہیں بلکدانی جا گیری ملکتیں بچانے کے لیے۔سندھ میں بھی الی ہی پیش رفت ہوئی۔ اکتوبر 1942ء میں جناح نے اپنااشیر باد بڑے جا گیرداروں کی وزارت کودے دیا جوغلام حسین ہدایت الله یے مسلم لیگ کے نام پر بنائی ۔ جناح ان سب کو ناپینداوران سے نفرت کرتا تھالیکن اس کے پاس کوئی اور'' آپش''نہیں تھا۔ بیسندھ کے میدان کے زمینی وڈیروں کی کامیابی طاقت تھی جس نے بگال کی پرزورا بتخابی مہم سے ل کر 1946ء کے سلابی انتخابی نتائج پیدا کیے جس نے پاکستان تخلیق کیا۔ مذہبی آئیڈیالوجی نے اس میں کوئی کردارادا نہ کیا۔ جیسا کہ بیشک اس نے مسلم لیگ میں بہلے بھی مجھی ندکیا تھا ماسوائے گا ندھی کی قیادت میں خلافت کے درمیانی و تفے کے۔ پنجاب اورسندھ کے پیروں کے انتخابات میں کر دار نے کچھ تاریخ دانوں کواس نتیجے پر پہنایا ہے کہ پیہ یا کستان کے نعرے کے لیے مذہبی اپیل کی نشاندہی کرتا ہے۔ سچائی سے زیادہ دورادرکوئی بات نہیں ہوسکتی۔متذکرہ پیراپے علاقے کے بڑے زمیندار تھے اور وہ مسلم لیگ کی گاڑی میں اس قتم کی وجو ہات کی بنا پرسوار ہوئے تھے جیسے کہ دوسرے جا گیردار۔ پاکشان کے نعرے کے لیے ذہبی عقید اپل نہیں رکھتا تھا۔لیکن یہ پیرول کی اپنے مریدوں پر مذہبی گرفت تھی جس نے انہیں اس قابل بنایا کہ وہ اپنے مریدوں کو ہدایت کریں کہ وہ سلم لیگ کے امید وارکو و وٹ دیں۔ ''علی گڑھ طلباء'' کے متعلق ایک خیالی کہانی ہے جنہوں نے پنجاب اور سندھ کے طول وعرض

میں دور سے کیے اور عوام کولیگ کے لیے متحرک کیا علی گڑھ سے پچھطالب علم ضرور گئے (جن میں سے چند کو میں ذاتی طور پر جانتا ہوں) ان کے دور سے کا بندو بست جا گیرداروں یا ان کے وکلا نے کیا تھا جنہوں نے ان کی مہمان داری کا بندو بست کیا ( کیونکہ کسانوں کے پاس پیش کرنے کے لیے ذرائع نہیں ہوتے ) انہیں ایک جگہ سے دوسری جگہ جا گیرداری "سرکٹ" میں بھیجا گیا جہال انہیں خوش آمدید کہا گیا اور ان کی آؤ بھگت کی گئے۔وہ ضلعی یا ذیلی ضلعی قصبات میں ایک دو تقاریر کرتے تھے۔وہ بہت ہی سادہ ہوگا جھے پچھ پیتہ نہ ہوکہ پنجا لی اور سندھی جا گیردار سوسائٹ کس طرح کام کرتی ہے جواس دور سے کام کرتی ہے جواس دور سے کام طلب" عوامی رابط" لےگا۔

بنگال کی صورت حال بالکل مختلف تھی۔ بنگالی مسلمان جاگردار ڈھاکہ کے نواب خاندان کے توت بنگال مسلم لیگ پراس کی ابتداسے غالب تھے۔ جے فضل الحق اور کرشک پرجا پارٹی اور عرج نے جس کی بنیادامیر کسانوں میں تھی چینئے کر دیا۔1937ء کے بعد کرشک پرجا پارٹی اور مسلم لیگ نے کولیشن حکومت بنائی۔ یہ متفاد طبقاتی مفادات کے درمیان اتحاد تھا جو بنیادی طور پر غیر پائیدار حالت تھی فضل الحق جلد ہی اکیلا کر دیا گیا۔ اس وقت تک (1938ء میں) حسین شہید سہروردی جو حکومت میں وزیر تھا اس نے مسلم لیگ پارٹی کی تنظیم کا جارج سنجالا۔1943ء میں ابوالہا شم جو سوشلزم اور اسلام کے امتزاج کا دعویدار تھا اس کو پارٹی سیکرٹری منتخب کرلیا گیا۔ سہروردی کے ساتھ کلیدی کردار ادا کیا۔ اس منصوب کو کے سرت بوس دھڑے سے جناح کے اشیر باد کے ساتھ کلیدی کردار ادا کیا۔ اس منصوب کو کا گریس قیادت نے ویؤ کر دیا۔1943ء کے انتخابات کے دوران جب کے سہروردی نے اس منائل پر بنگال کا گریس قیادت نے ویؤ کر دیا۔ 1945ء کے انتخابات کے دوران جب کے سہروردی نے اپنے آ ب کو کلکت میں رکھا ابوالہا شم نے بطور بنگال مسلم لیگ جزل سیکرٹری معاشی مسائل پر بنگال کے غیر معمول کمیون منظم کی۔ جس کا نتیج مسلم لیگ کے لیے پہلے بھی نہونے والی بڑی سیلا بی فتح کی صورت میں نکلا۔ نہ بی آئیڈ یالو جی نے اس مہم میں کوئی کردار ادا کیا۔ اس مہم میں کوئی کردار ادا کا م

بنگال میں کسان جو غالب طور پر سلمان تھے کالونیائی (عالمی) نقد معیشت میں مغم تھے۔ ان کا فوری تضادتا جروں اور (سودخوروں) ادھار دینے والوں سے تھا جوزیادہ تر ہندو تھے۔ یہ صورت آسانی سے متشدد نہ ہی گروہی جھڑے کی شکل اختیار کر سکتی تھی بنگالی مسلم لیگ کی قیادت کے لیے پیٹرائ تحسین ہے۔ خاص طور سے ابوالہا شم کے لیے جواس کا جزل سیرٹری تھا جس نے ابتخابی مہم منظم کی تھی کہ انہوں نے بنیادی طور پر محض اقتصادی مسائل پر انحصار کیا اور ابتخابات کو ہند وؤں اور مسلمانوں کی مذہبی فرقہ بند لڑائی میں ڈھلنے کی اجازت نددی۔ گو چند علاقوں میں ایسے جھڑ ہے ہوئے بھی۔ وہ مسائل جوانتخابی مہم میں سامنے لائے گئے ان میں کسانوں کا مطالبہ کہ مہم جو تعبوں کو او پر نیچ کرتے تھے تھا ظت کا وعدہ کیا۔ زمینداری کے بلا معاوضہ خاتمہ کا مطالبہ بھی جو قیمتوں کو او پر نیچ کرتے تھے تھا ظت کا وعدہ کیا۔ زمینداری کے بلا معاوضہ خاتمہ کا مطالبہ بھی ان میں شامل تھا جو 1951ء میں پورا ہوا۔ اس غیر معمولی انتخابی مہم کی بدولت 1937ء میں ہو۔ نے والے انتخابات سے مختلف اب یہ نیچ غریب کسانوں تک پہنچ گئی تھی۔ بنگال مسلم لیگ نوا ہا شم نے طاقتور دا کیں بازو کے سیاستدانوں کے لیے اپنا مقصد پورا کر دیا تھا۔ فروری کے ابوا ہاشم نے طاقتور دا کیں بازو کے سیاستدانوں کے لیے اپنا مقصد پورا کر دیا تھا۔ فروری پھرا کہ بھی کسان لیڈرنظر نہ آتا تھا۔

تقتیم کے لیے شیخ تیار ہو چکا تھا۔ بنگال اور پنجاب وسندھ کے انتخابات ہردو نے عملی طور پر واضح کر دیا کہ اسلامی آئیڈیالو جی نے مسلم لیگ کی کا میا بی اور تخلیق پاکستان میں کوئی کر دارا دانہیں کیا۔

ی تقسیم کے بعد تھا کہ ایسی سیاسی قیادت جوزیادہ سے زیادہ لوگوں سے کی ہوئی تھی اس نے اسلامی آئیڈیالوجی کا استعمال اپنے تحفظ کے لیے کیا۔

پاکستان کی نئی دستورساز اسمبلی کے افتتا می اجلاس منعقدہ 11 اگست 1947ء میں جناح نے اپنے کلیدی خطاب میں پاکستان آئیڈیالو جی کوایک سیکولراورروادارتصور ریاست کے طور پر پیش کی۔ اس نے کہا''ہم اس بنیادی اصول سے شروع کر رہے ہیں کہ ہم تمام شہری اور ایک ریاست کے برابر کے شہری ہیں۔۔۔۔ وقت گزرنے کے ساتھ آپ جان جا کیں گے کہ ہندو ہند نہیں رہیں گے اور مسلمان مسلمان نہیں رہیں گے مذہبی معنوں میں نہیں کے وکلہ وہ تو ہر فرد کا ذاتی عقیدہ ہے۔ بلکہ ریاست کا شہری ہونے کی بنا پر سیاسی معنوں میں۔'' یہ تقریر کوئی فوری انحاف نہیں تھا جمیسا کہ اسلامی نظرید دان اور جزل ضیاء الحق کے اجر تیوں نے بعد میں الزام لگایا۔ جناح جو کچھ

کئی دہائیوں سے کہتار ہاتھا۔ یہ عین اس کے مطابق تھا۔ مسلم لیگ ہمیشہ ایک سیکولرسوسائٹی کی داعی تھی تمام عرصے مُلا اس کے بڑے دشمن رہے تھے۔

جناح کے کمزور جانشین لیافت علی خان کے تحت مسلم لیگ کا روایتی سیکولرازم جلد ہی کم حیثیت بنادیا گیا۔اس کی سیاسی اساس پنجاب میں مسلم لیگ میں پھوٹ کی بناپرخطرے میں تھی۔ پنجاب اب پاکستان کی حکمران اشرافیہ کی قوت کی بنیادتھا پنجاب کے وزیراعلی دولتا نہ سے گروہ ہو جھگڑ ہے کی بناپرنواب معروث نے اپنی حریف پارٹی بنانے کے لیے مسلم لیگ کوچھوڑ دیا۔ لیافت خوفزدہ ہو گیااس نے اپنی ٹوئتی ہوئی پارٹی کو اکٹھار کھنے کے لیے اسلامی خطابت کو استعمال کرنے کا فیصلہ کیا۔ اس نے مسلم لیگ سے فیصلہ کیا۔ اس نے مسلم لیگ سے وفاداری کے برابرقر اردینا شروع کر دی۔ اس نے مسلم لیگ سے وفاداری کوریاست کے ساتھ وفاداری کے برابرقر اردینا شروع کردیا۔ جواسے یااس کی پارٹی کی فیلفت کرتے غدار تھے۔

ایک دوسرااور بہت زیادہ اہم سبب جس کی بناپرلیا قت علی نے ابنا سیکولرموقف تبدیل کرنے کا فیصلہ کیا۔ مشرقی بنگال 'سندھ' بلو چستان اور شال مغربی سرحدی صوبے میں طاقتور علا قائی تحریمیں اٹھر کھڑی ہو کیس ان صوبوں کے بای محسوس کرتے تھے کہ آئیس بنجا بی غلبے والے پاکستان میں ان کے واجب حقوت نہیں دیئے جارہ سے تھے۔ وہ علا قائی خود مختاری اور ذرائع کی زیادہ منصفا نہ تسیم چاہتے تھے۔ مرکز جے'' بنجا بی'' کے طور پر دیکھا جاتا تھا در حقیقت ایک یجان افسر شاہی کے ہاتھوں میں تھا جو چو ہدری محم علی (ایک بنجابی) کے تحت عمل کرتی تھی۔ جے محم علی جناح نے افسر شاہی تھی جو چو ہدری محم علی (ایک بنجابی) کے تحت عمل کرتی تھی۔ جے محم علی جناح نے افسر شاہی تھی جو حقیقت میں پاکستان پر حکم ران تھی۔ علاقائی تحریکوں نے'' بنجا بی'' کے علیہ رافس میں جو حقیقت میں پاکستان پر حکم ران تھی۔ علاقائی مطالب ت کی مزاحمت کرنے کے غلبے (افسر شاہی کے خلاف مخبوط موقف کے برعکس لیافت نے علاقائی مطالب ت کی مزاحمت کرنے کے دلائی کے خلاف مضبوط موقف کے برعکس لیافت نے علاقائی مطالب ت کی مزاحمت کرنے کے لیے پاکستان اور اسلام کے لیے اتحاد کی اپلیں جاری کرنی شروع کردیں۔'' ہم سب پاکستانی اور مسلمان ہیں۔'' اب بید لیل دی جاتی تھی اس لیے ہم بنگائی' سندھی یا بلوج نہیں ہو سکتے۔ ملاؤں کو مسلمان ہیں۔'' اب بید لیل دی جاتی تھی اس لیے ہم بنگائی' سندھی یا بلوج نہیں ہو سکتے۔ ملاؤں کو کاستانی آئیڈیا لوجی' ہیں دی جاتی تھی۔ اس بیا کستانی آئیڈیا لوجی' ہیں ہو سکتے۔ ملاؤں کو کاستانی آئیڈیا لوجی' ہیں دی جاتی تھی۔'' پاکستانی آئیڈیا لوجی' ہیں دی جاتی تھی تھی اس بیا گھیا۔

علا قائی تحریکوں کے ابھرنے اور پاکتانی حاکم اشرافیہ کی مذہبی آئیدیالوجی کو قبول کرنے

کے تعلق کا بہترین اظہاراس کے بیک وقت ہونے سے واضح ہوتا ہے۔7ستمبر 1950 ء کو' بنیا دی اصولوں کی تمیٹی'' جسے دستور ساز اسمبلی نے مقرر کیا تھا۔اس نے اپنی عبوری رپورٹ بیش کی۔اس میں اسلامی آئیڈیالوجی نام کو نہتھی۔ جی ڈبلیو چوہدری (ایک رائخ العقیدہ اسلام پیند) نے بیہ حقیقت نوٹ کی کہ 'علا بھی رستور کے پہلے مسودے سے خوش نہ تھے۔ کیونکہ اس میں اگر کوئی اسلامی شق تھی بھی تو بہت کم تھی جو مجوزہ دستور کو اسلامی کردار نہ دیتی تھی۔ ایک دوسرا مسودہ (BPC.HA کی آخری ربورٹ) دستور ساز آسمبلی کو 22 دیمبر 1952 ء کو پیش کی گئی۔ دوسرا مسودہ دستورکوالی تفصیلی شقوں کے لیے نوٹ کیا گیا جو مجوزہ دستور کے اسلامی کر دار سے متعلق تھیں ۔اسلامی شق کاسب سے قابل غور پہلوتھا علماء کا ایک بورڈ ( تغلیمات اسلامیہ کا بورڈ ) جواس بات کا جائزہ لے گا کہ کہیں کوئی خاص قانون قرآن اور سنت کے خلاف تونہیں ۔ یہ بچویز جسے علماء نے تو خوش آ مدید کہا سوسائٹ کے دوسرے حصول میں سخت ناپندگ گئے۔(30) آ دی یو چھ سکتا ہے یا کستان کی حاکم اشرافیہ کے دلول میں بیدوررس تبدیلی کس بنا پر آئی کدانہوں نے مسلم لیگ کی دیر ے قائم سیکورنکت نظروالی آئیڈیالوجی جس کی جناح نے 11 اگست 1947ء کو پھریاد دہانی کرائی تھی ترک کر دیا۔ اس نے اس وقت یا کتان کی آئیڈیالوجی کی تعریف سیکولر الفاظ میں کی تھی۔اس تبدیلی کا باعث تھا علاقائی تحریکون کا ابھار۔ خاص طور سے جنوری 1952ء کے آخر میں مشرقی بنگال کے طول دعرض میں بنگالی زبان کی تحریک پھوٹ پڑی تھی جس نے صوبائی حکومت کو کئی دنوں کے لیے مفلوج کردیا تھا۔اس نے حاکم اشرافیہ کوڈرادیا تھاجس نے سادگی ہے سوچا کہ تھوڑی می مذہبی خطابت سے کام چل جائے گا۔لیکن جیسا کہ چوہدری بیان کرتا ہے کہ اس وقت یا کتان کی عوا می رائے میں اسے اچھانہ تمجھا گیا۔

فیصلہ کیا گیا کہ آئیڈیالو جی کے اس الٹاؤ کو ایک اداراتی شکل دے دی جائے۔ یہ بورڈ برائے تعلیمات اسلامیہ کا کردار ہونا تھا جس کا مختار کی مُلّا کو ہونا تھا۔ حاکم افسر شاہی ملاؤں کو حقیقی اختیارات دینے کی کوئی خواہش نہ رکھتی تھی۔ بورڈ برائے تعلیمات اسلامیہ کو بھی نہیں۔ وہ صرف اسلامی آئیڈیالو جی کواپی غیر قانونی حکومت کو قانونی بنانے کے لیے استعمال کرنا چاہتے تھے۔ وہ ملاؤں کو صرف علامتی اداراتی وجود کے علاوہ بچھ دینے کو تیار نہ تھے۔ بورڈ برائے تعلیمات اسلامیہ نے بھے پنٹر ملاؤں کو چند ملازمتیں فراہم کردیں جس ہے لگتا تھا کہ وہ مطمئن ہو گئے۔ بورڈ سوائے ا یک جھوٹے دکھاوے کے اور کچھ نہ تھا جو سیاستدانوں کے لیے نو دریا فت شدہ مذہبی خطابت کی یشتہ بانی کے لیےاستعال ہونا تھا۔اس کےکوئی حقیقی اختیارات نہ ہونے تھے۔اس کا کام خالصتاً مشاورتی تھااوروہ بھی ان معاملات پرجن ہے متعلق انہیں یو چھاجائے۔ جب بورڈ نے پچھتجاویز دے ہی دیں تو بڑے رو کھے بین ہےان سے اغماص برتا گیا۔لیکن سینئر علماءاپنی اچھی تنخوا ہوں والی ملازمتوں اور ان سے منسلک اعزازات سے کافی مطمئن تھے۔ وہ تقریباً دو دہائیوں تک خاموش رہے۔ کیکن سرتا بی کرنے والے ملامثلاً مودودی نے اینے آپ کوجیل میں پایا۔ (31) حومت کی پالیسی میں تبدیلی نے مذہبی قائدین کے ریاست پاکتان کی طرف رویوں کی دوبارہ ست بندی کرنے کی حوصلہ افزائی کی۔اب انہوں نے اقتدار میں جھے داری کے خواب دیکھنے شروع کردیئے اس لیے انہوں نے مکمل طور پرا پنارخ موڑ لیا۔ پہلے جہاں انہوں نے سالوں سال تحریک پاکستان کی مخالفت کی تھی اب انہوں نے دعویٰ کرنا شروع کر دیا کہ بیروہ تھے جنہوں نے پاکستان تخلیق کیا تھا تا کہ د دا بیب اسلامی ریاست قائم کریں اور یہی یا کستان کی علی عائی تھی۔ اس وقت سب کویہ دعویٰ غیر حقیقی لگا۔لیکن آج سالہا سال بری طرح ہے سنخ شدہ سکول کی نصابی کتابوں کی بناپراورمنظم عقیدہ جاتی تلقین کی بناپرلوگ صحح معنوں میںمنتشر الخیال ہیں اورانہیں باور کرایا جاتا ہے کہ ملاؤں کا دعویٰ درست ہے۔ بیر دیکھتے ہوئے جزل کیجیٰ خان کی غیرقانونی حکومت نے مثال کےطور پرسوچا کہ وہ مذہبی خطابت میں غلطاں ہوکر خاص طور ہے مشرقی بنگال کے عوام سے اس کی محاذ آ رائی میں ملاؤں کو بغیر کسی با قاعدہ کردار یا حقیقی اختیار دیے ہوئے وہ کچھ عوامی حمایت حاصل کرسکتی ہے۔اس کے وزیر جنزل شیرعلی خان نے'' یا کستانی آئیڈیالوجی'' کی ازسرنوتعریف''اسلامی آئیڈیالوجی'' کے طور پر کی۔ ملااس وقت تک خاموش رہے جب تک کہ ذ والفقارعلی بھٹو کی غلط مشاورت پر بنی عوام دوست خطابت نے انہیں متحرک بیمل نہیں کر دیا۔ بھٹو نے خود بھی غلط روی سے ندہبی آئیڈیالوجی کواستعال کرنے کا فیصلہ کیا۔اس وجہ سے اس نے اپنی ہی تباہی کے بچ بودیئے اس لیے کہ دوبارہ متحرک ہونے والے ملا اس کے خلاف چلنے والی مہم کا ہراول بن گئے۔ یوں جزل ضیاءالحق کے لیے اس کی حکومت کے تختہ اللنے کا منظر نامہ مرتب ہو

يه جزل ضياءالحق كے تحت تھا كەنتگ اورمتعصب ند ببیت واضح طور پر ریاست كى يالیسي

بن گئی۔ ضیاء کواپنے اقتدار کے لیے قانو نیتی جواز کے کسی ذریعے کی بری طرح ضرورت تھی۔
سیاسی دیوالیہ بن کی بنا پراس نے مسلمانوں کی یقین پذیری کواستعال کرنے کا فیصلہ بید وکی کرتے
ہوئے کیا کہ اللہ نے خوداسے یہ ''دمشن' دیا ہے۔ اس نے دعویٰ کیا کہ اسے البام کا تجربہ ہوا ہے
جس میں قادر مطلق نے اسے پاکستان کو اسلامی بنانے اور اسے اسلام کا قلعہ بنانے کا کام سونیا
ہے۔ نئے اسلامی قوانین نافذ کیے گئے جو کہ اسلامی تعلیمات کی بھدی ظالمانہ اور بگڑی ہوئی
تاریلات تھیں۔ مثال کے طور پر حدود آرڈینس جوزنا کے شکار کو مجم مظہراتا (رضا مندانہ حرامکاری
کے لیے) جبکہ زنا کرنے والا ثبوت کی ناممکن شرائط کی بنا پر جن کی اب جرم ثابت کرنے کے لیے
ضرورت تھی صاف نے جاتا۔

موجودہ حالات میں دینی مدارس کا پھیلاؤ ایک بڑا عامل ہے۔ یہ مذہبی سکول سارے یا کستان میں تھیلے ہوئے ہیں۔ بیفیاضانہ غیرملکی'' فنڈ نگ''موصول کرتے صرف سعودی عرب جیسی منزق وسطیٰ کی ریاستوں ہے ہی نہیں دینی مدارس کوشا گر د ( طالبان ) بھرتی کرنے میں کوئی مشکل در پیش نتھی۔جنہیں ایباراتخ العقیدہ بنادیا جاتا جوان مقاصد کے لیے جن کے بارے میں انہیں یڑ ھایا جاتا کہ وہ مقدس ہیں مرنے کے لیے تیار ہوتے ہیں۔ایک پہلوجس نے ان کی بھرتی میں ہری مدد کی ہےوہ ہے بہت بردی تعداد میں خاندانوں کی بےروزگاری۔ایسےلوگ جن کے لیے نہ ر دز گار کے ذرائع ہیں اور نہ ہی امید جوز مین اور اپنے ذریعہ گز ربسر سے خاص طور سے پنجاب میں زراعتی میکا نکیت کے فروغ کی بناپر بے فل کردیئے گئے ہیں۔ جب دینی مدارس ان کے بچوں کومفت تعلیم رہائش اورخوراک دینے کی پیش کش کرتے ہیں تووہ اسے رحمت عظیم کے علاوہ کچھاور نہیں سمجھتے \_ پر جوش نو جوان طالبان کو قرآن کی قرات سکھائی جاتی ہے ۔اس بارے میں کہ اسلام کیا ہے اور یہ کیا ہدایت کرتا ہے ان کے د ماغ بھی بگاڑ اور عدم رواداری والے خیالات سے بھر دیئے جاتے ہیں۔ یوں طالبان کورا سخ العقیدہ بنادیا جاتا ہے۔ کچھدینی مدارس انہیں جہاد کے لیے مُسكري تربيت بھي ديتے تھے۔شروع شروع ميں تو ظاہراً سوويت يونين کےخلاف اوراب تشمير کی آ زادی کے لیے۔ پاکتان خوداس کے برےاثرات جھیل رہاہے۔ سکح گروہ ان میں بہت سے :ئنگ آ زموده طالبان اورالقاعده کےممبران پاکستان بھر میں فرقہ وارا نقل وغارت کا ہراول ہیں ۔ ی غارت گری بڑھتی جار ہی ہے تریف فرقوں کے ممبروں کے قتل سنی شیعوں کے خلاف دیو بندی

بریلویوں کےخلاف علیٰ ہٰزاالقیاس۔انہوں نےخود پاکتانی ریاست کےخلاف بھی دھمکیاں دینا شروع کردی ہیں۔

ریاست سے متعلق نظریات چاہے جمہوری یاغیر جمہوری ہوں ریاست کی قانونی جواز والی عسکری طاقت پراجارہ داری کے قضے پرقائم ہیں۔لیکن یہاں ہمارے لیے ایسی حالت ہے جہاں ریاست کی عسکری طاقت پر اجارہ داری کا استیصال متعدد مسلح مذہبی گروہوں (جو بعض اوقات سائٹ میں کام کرتے ہیں) جن کے اپنے ایجنڈے ہیں ان کے ہاتھوں ہور ہاہے۔ بدشمتی سے ضیاءالحق کے بعد دیگرے آنے والی حکومت کو یہ بات سجھنی چاہیے کہ جتنازیادہ وہ مذہبی دیوانوں سے مروت برتے گی استے ہی وہ زیادہ مضبوط اور بات ہم کٹر ہوتے جا کیں گے۔ حالت جس کا تقاضہ کرتے ہیں وہ ہے ایک متنقیم اور سوچی ہجھی پالیسی کٹر ہوتے جا کیں گے۔ حالت جس کا تقاضہ کرتے ہیں وہ ہے ایک متنقیم اور سوچی ہجھی پالیسی جس کے تحت ایسے گروہوں کوغیر مسلح کیا جائے اور انہیں کنٹرول میں لا یا جائے۔ نماری خطر ناک جس کے تحت ایسے گروہوں کوغیر مسلح کیا جائے اور انہیں کنٹرول میں لا یا جائے۔ نماری خطر ناک حد تک کمز ور معیشت بھی ایک بہتر سیکولر اور سائنسی تعلیم کی متقاضی ہے۔ پاکتان زیادہ ترتی نہیں کرے گاجب تک بیا ہے آئے کو مُلَّلُ آئیڈیالو جی سے آئر ادنہیں کرا تا اور اپنے سیکولر نقطے ونظر کو پھر معیشت بھی ایک بہتر سیکولر اور سائنسی تعلیم کی متقاضی ہے۔ پاکتان زیادہ تی نہیں کرے گاجب تک بیا ہے ہو کملًا آئیڈیالو جی سے آئر ادنہیں کرا تا اور اپنے سیکولر نقطے ونظر کو پھر بیا کی کھال کی بھر کی کھیں کر در معیشت بھی ایک بہتر سیکولر اور ہاتا )؟

#### Reference

- 1. The Muslim Ashraf were concentrated in UP and Bihar. With the decay of the pre-colonial state that they dominated in UP and Bihar (especially in the 18<sup>th</sup> century) and parallel with the rising power and prosperity of Bengal under the East India Company, many Muslim Ashraf migrated eastwards, and found employment under Murshidabad or the E.I. company and settled down in West Bengal, taking their languages (Urdu and Persian) with them. There were few Muslim Ashraf elsewhere in India except for Hyderabad under the Nizam.
  - 2. A vivid picture of conflicting family interests and relationships is portrayed, with great empathy by (the

- late) Khadija Mastoor in her prize winning Urdu novel 'Aangan' which has been published in an English translation under the title 'The Courtyard' Lahore, 2001.
- 3. W. Cantwell Smith, 'Modern Islam in India', London, 1946, pp. 228-9.
- 4. Partha Chatterjee, Nationalist Thought and the Colonial World, London, 1986, Ch. 3: 'The Moment of Departure-Culture and Power in the Thought of Bankim Chandra, pp. 54 ff.
- 5. A translation of the relevant parts of Anandamath, by T.W. Clark will be found in his: 'The Role of Bankim Chandra in the Development of Nationalism', in C. Fl. Philips (ed) Historians of India, Pakistan and Ceylon, London, 1961, p. 442 ff.
- 6. Sir Syed Ahmad Khan, 'Hindu aur Musalmanon mein Irtibat' (Bonds Between Hindu and Muslims), Maqalat-e-Sir Syed, Vol. 15, Lahore, 1963, p. 41.
- 7. David Lelyveld, 'Aligarh's First Generation' Delhi, 1996, p. 302.
- 8. The Indian Annual Register, 1923, Vol. I, p. 25.
- 9. C. W. Troll, *Sayyid Ahmad Khan*, OUP Karachi and Delhi, 1979, p. 18, note 75.
- 10. For the concept of colonial capitalism c.f 1) Hamza Alavi, The Structure of Colonial Social Formations' Economic and Political Weekly, Vol. XVI, Nos. 10, 11, & 12, Annual Number, 1981, and 2) Hamza Alavi, India: Transition to Colonial Capitalism, in Hamza Alavi, Doug. McEachern et. al. 'Capitalism and Colonial Production', Crrom Helm, London 1982, also published in Journal of Contemporary Asia, Vol. 10, No. 4, 1980.
- 11. Bimal Prasad has dealt with the story of the 1906 delegation, objectively and accurately, in *Pathways to India's Partition Vol. II, A Nation within a Nation*, Dhaka, 2000, pp. 100 ff; Prof. Bimal Prasad's three

volume work- of which the Third Volume is elusiveseems to be one of the best studies so far done on the 'Pakistan Movement' ii). Earlier, Francis Robinson also dealt with it in the same scholarly was: in Separatism Among Indian Muslims, Delhi, 1993 pp. 142 ff.

- 12. Francis Robinson, op.cit., p. 147.
- 13. Cf. John R. MacLane, *Indian Nationalism and the Early Congress*, Princeton 1977, ch. 7, Congress and Landlord Interest, pp. 211 ff.
- 14. What follows is based on Eugene F. Irschik 'Politics and Social Conflict in South India' Berkeley, 1969; and M. R. Barnett, 'Politics of Cultural Nationalism in South India', Princeton, 1976.
- 15. Francis Robinson, op.cit., 177.
- 16. Matiur Rahman, From Consultation to Confrontation, London, 1970, p. 197.
- 17. S.S. Pirzada (ed) Foundation of Pakistan: Al India Muslim League Documents, vol. I, 1906-1924, n.d. (1969?) page 258-8.
- 18. for the text of the 'Reform Scheme' (the Lucknow Pact) cf. S.s. Pirzada (ed) op.cit. pp. 392-397.
- 19. See Hamza Alavi, 1) 'Ironies of History Contradictions of the Khilafat Movement' in Mushirul Hasan (ed) *Islam, Communities and Nation, Manohar,* New Delhi, 1998 and 2) 'Review Article- on Pan Islam in British Indian Politics, by Naeem Qureshi' in *Pakistan Perspectives,* vol. 7, No. 1, Jan-June 2002, Pakistan Studies Centre, University of Karachi.
- 20. M. K. Gandhi, Collected Works, Vol. XV, Delhi, 1979, pp. 63-64.
- 21. A. M. Zaidi, Evolution of Muslim Political Thought, Vol. II, n.d. p. 122.
- 22. For example in 1943 such a move by one A. H. Kazi was scotched and a proposed resolution about Islamic

کے دور سے گہری وابنتگی کے باعث جدیدیت ترقی کے ایک متنقیم نظریے کی نشو ونما کرتی ہے۔ اس نظریے سے مرادیہ ہے کہ تاریخ عالم میں مغرب مرکزی اہمیت کا حامل ہے۔

اس نظریے کے تحت ترتی کا معیاراس بات پر بنی ہے کہ غیر مغربی غیر جدید معاشروں نے جدید مغربی معاشروں کے سیائ معاشی 'تکنیکی اور عسکری تجربات کو کتنی کا میابی سے اپنے اندر سمویا ہے۔

جنوبی ایشیا میں جدیدیت نوآبادیاتی تاریخ کی ہی ایک صورت ہے۔ یہ حقیقت ہی جنوبی ایشیا کے جدیدیت سے وابسۃ تجربات کو ان تجربات سے علیحدہ کرتی ہے جس کی سر پرسی براہ راست مغرب نے کی۔ مگر ابھی اس میں کہنے کو مزید کچھا در بھی ہے۔ اگریزوں کے تقریبا 200 مالہ طویل دور حکومت کے دوران انگریز جنوبی ایشیا کے معاشروں کو اس صد تک تبدیل کرنے میں کامیاب ہوگئے کہ اب ان تبدیلیوں نے جنوبی ایشیا کے لوگوں کو اس قدر بے بس کر دیا ہے کہ جس کے وکئی فرارمکن نہیں ہے۔

میمض انگریزوں کی یہاں ازخودموجودگی ہی کی بدولت نہیں ہوا'اگر چہ بیا ایک لازمی شرط بھی' تھی بلکہ بیا نگریزوں پرنوآ بادیاتی انحصار (بیا صطلاح مغرب پر جنوبی ایشیا کے لوگوں کے علمی وعقل انحصار کی مترادف ہے ) کی بدولت ممکن ہوا۔

جدیدیت کی اس دراندازی کے البتہ دوسکین اثرات مرتب ہوئے۔ ایک جانب تو اس نے ایک الیک ایسی نفضائی تشکیل کی جس میں کہ جنوبی ایشیائی ذہن تخیلاتی ہوئے بغیر بھی زندہ رہ سکتا ہے۔
کیونکہ تخیل 'کا استعارہ تو 'جدید مغرب' کی اصطلاح ہے اور جنوبی ایشیا کے لوگوں کو اسے صرف مستعار لینے کا ہی حق حاصل ہے۔ دوسری جانب 'جوں جوں قومی ریاست کی' ترتی 'کوجدید مغربی ریاست کے نقوش پر تغیر کیا جانے لگا مقامی اشیا کی تضحیک ایک اعلی قومی عادت بنے لگی۔ اگر اس مجھا جائے کہ جدید جنوبی ایشیا کو ایسی لا پھینکا گیا کہ جہاں اسے غیر تخیلاتی طور پر غیر ملکی اشیا کے ہمراہ آگے ہوئے یہ مجود کیا گیا۔

جدیدیت کی اس دخل اندازی اور'نوآ بادیاتی انحصار' کی تشکیل نے جنوبی ایشیا میں قومی ریاست کی تقمیر کے ماڈل کو متعارف کروایا ہے۔ جو کہ جنوبی ایشیا کے جدیدیت سے قبل تجربات سے بھی مختلف ہے اور جدید مغربی ریاست سے بھی۔ یہاں اول سے بہاری مرادکوئی چھوٹی طرز کا ایسا اوزار یاطریقہ کا رنہیں ہے جواشیاء کی موجودگی کا پیتہ دے بلکہ یہاں اس سے مرادقو می ریاست کی تغییر کے لیے ایسی حکمت عملی وضع کرنے کا طریقہ کا رہے جواس کے لیے بہتر ثابت ہو سکے۔ مجھے قومی ریاست کی تغییر میں کا رفر ما تین اہم عوامل پر بحث کر کے اس کی وضاحت کر لینے دیجے ۔ ان کے نام سیاست معیشت اور فوج ہیں۔ جو کہ نوآ بادیاتی اور نوآ بادیت کے بعد کے تجربات کی روشنی میں تو آبیں طاقتور صورت میں تو نہیں ہیں گریہ تو میت ترتی اور 'تحفظ' کے چند محصوص 'ماؤلز' کی نمائندگی ضرور کرتے ہیں۔

#### قوميت كاماول

جنوبی ایشیا کی تمام ریاستوں میں قومی تغیر کی تنظیم اور اس کا شار اکثریت کی رائے کے مطابق ہوتا ہے۔جس سے مراد غالب معاشرتی قوتیں ہے۔ یعنی کہ قومی ریاستوں نے حکمران طبقے کے اثر ورسوخ اور طافت کو اکثریتی عوام کی خواہشات کو پورا کر کے مضبوط کیا ہے۔ یہ اکثریتی عوام بیشتر مرتبدلسانی نذہبی نسلی اور استھنک درجہ بندیوں کی تشکیل کے باعث وجود میں آتی ہیں۔ اگر پیطریقہ کار اکثریت کی تنظیم اور استحکام پر منتج ہوا ہے تو اس نے چھوٹی کمیونٹیز کو تنہا کر دیا ہوئے ہوا ہے تو اس نے چھوٹی کمیونٹیز کو تنہا کر دیا ہوئے ہوا ہے تو اس کی جرب ہوئے مرتب ہوئے ہیں۔ مجھے ذرااس کی مزید وضاحت کرنے دیں۔ ان بااثر قوتوں کی بھر پور رہنمائی میں ہندوستان میں ہندوستان کے مرتب ہوگیا میں ہندوستان کی ہر پور رہنمائی میں ہندوستان میں ہندوازم ایک کثیر جہتی ذہبی نظام سے ایک واحد متحد اور بے کچک ندہب میں تبدیل ہوگیا ہے۔ بالکل میہودی عیسائی اور اسلامی بنیاد پرستی کی روایات کی طرح۔الی تبدیلی ذات کے نظام کی ہاتی برورش کوئے کر کے رکھودیتی ہے۔

چھوٹی ذات کے دلت (Dalits) جو کہ اکثر ذات کے خیال رکھنے والے ہندوؤں کے مقابلے میں بری صورتحال سے دو چار رہتے ہیں انہوں نے بھی اس جدیدر حجان پراپنے روٹمل کا اظہار کیا ہے۔ مگر اس سے بھی ہٹ کرمختلف ذاتوں کے مابین جھگڑے تو موجود رہتے ہیں۔ بالخصوص برہمنوں اور پسماندہ ذاتوں کے مابین۔

الیی تھمبیراور پریشان کن صورتحال میں ہندوازم میں جدید تبدیلی اور ہندوا کثریت کی تنظیم
کی یقین دہانی کے لیے فرقہ ورانہ سیاست کی جال چلی جاستی ہے۔ بالخصوص مسلمانوں اور سکھوں
کے مابین یا پھر غیر ہندوؤں پر سلح حملوں کے ذریعے اس ظالمانہ کوشش میں اکثریت کواپنی انتخابی
مہم کا نشانہ تنقید بنانے کے لیے یااس کی خوشنودی حاصل کرنے کے لیے تمام سیاسی جماعتیں شامل
میں اوراسی میں کمیونسٹ حضرات بھی ہیں۔

ہندوستان میں ہندوا کثریت کی طاقت مختلف درجوں پرمحسوس کی جاسکتی ہے۔اس کا دائرہ کا رفرقہ ورانہ فسادات سے مذہبی جنونیوں کے ہاتھوں بابری مسجد کی شہادت اور تشمیری معاشرے میں ریاست کی سرپرستی میں کی جانے والی فوجی کارروائیاں بھی شامل ہیں۔ بیتمام صورتیں انفرادی یا جماعی سطح پر اکثریتی طبقے کے اثر ورسوخ اور طاقت کو بڑھانے کی کوشش کرتی ہیں۔

ا پیے تشدد کے واقعات کا تعلق ریائی سر پرتی میں کارفر ما سازشوں ہے اس قدرنہیں ہوتا جتنا کہ یہ اس نظام کا نتیجہ ہوتا ہے جو کہ اثر ورسوخ کو بڑھانے کے لیے ریائی ڈھانچے میں متعارف کروایا جاتا ہے۔ گراس تناظر میں بھی ہندوستان میں اثر ورسوخ کی عمل داری نے اگر چہ اقلیتی مسلمان طبقے میں خوف اور پسماندگی کی نشو ونما کی ہے تو دوسری جانب سرحد کے پار پاکستان اور بنگلہ دیش جیسے اکثریتی مسلم طبقوں میں عدم تعاون اور شکوک وشبہات کے جذبات کو بڑھایا

اس صورتحال کا الٹ بھی اتنا ہی درست ہے۔ یعنی کہ پاکستان اور بنگلہ دلیش میں مسلم اکثریتی طبقے کا استحکام بھی ان علاقوں کی اقلیتوں کو تنہائی کی طرف لے گیا ہے۔ اور بیا کثر ان اقلیتوں اور ہندوستان کے جانب نفرت کے بڑھانے میں اہم کر دارا داکر تا ہے۔

سری لنکا میں بھی قوم پرتی کے شعور کی کچھ اس طرح سے تشکیل ہوئی ہے کہ یہاں کی بدھسٹ سنہالڈاکٹریت کی طرفداری کرتے ہوئے اسے باتی معاشرے پرحکومت کرنے اوراس کی راہنمائی کرنے کی ذمہ داری سونپ دی گئی ہے۔ بقول کپلنگ کے (سفیدآ دمی کے بوجھ) کی مانند۔اس قومی ممل سے غیر بدھسٹ سنہالہ جس میں بالخصوص ہندو تامل اقلیت شامل ہے کا اخراج اس جزیرے کے قوم پرست نظریے میں شامل کیا گیا ہے۔ بدھسٹ سنبالہ شناخت کی کامیابی نے

ہندوتا مل اقلیت کے مفادات کواس حد تک نقصان پہنچایا ہے کہ 1956ء سے 1970ء کے دوران سیاون انتظامی سروسز (Ceylon Adminstrative Services) میں تاملوں کے لیے نوکر یوں کا تناسب 30 سے 5 فیصد مختلف پیشوں (انجینئر نگ ڈاکٹرز اور لیکچرز) میں 60 سے 10 فیصد مسلح افواج میں 40 سے 6 فیصد کر گیا۔

یہ بات سمجھنے کے لیے زیادہ تخیل کی ضرورت نہیں ہے کہ ہندوتا مل اس صور تحال پر کس روٹمل کا اظہار کریں گے۔ بلا شبہ تامل ٹائیگر' بھر پورانداز سے بدھسٹ سنہالہ اکثریت کے خلاف اٹھ کھڑے ہوئے۔ یہ وہ اکثریت ہے جس کی سری لئکا میں حصول آزادی کے بعد تنظیم اور پرورش کی گئے۔ ایک تبدیلیوں کے کچھ ہی عرصہ کے اندرسری لئکا کے ہندو۔ تاملوں نے ہندوستان کی ہندو اکثریت کو اپنی صور تحال سے آگاہ کیا۔ جس کے نتیج میں سری لئکا اور ہندوستان کے تعلقات شکوک اور کشیدگی کا شکار ہوگئے۔

جنوبی ایشیا کی دیگر قومی ریاستوں میں بھی اسی طرح کی صورتحال ہے۔ آج مسلم پاکتان ہندو انڈیا' بدھسٹ سری انکا' مسلم بنگلہ دلین' ہندو نیپال' اکثریتی طبقے اور قومی ریاست کے ایک ساتھ منظم ہونے کی نشانیاں ہیں اور ہر ملک کے معاطم میں اس کا اظہار غالب ساجی قو توں کے باعث ہوتا ہے۔

مزے کی بات یہ ہے میعتلف جمہوری اور غالب اکثریت کے حامل اقتد اروالے ممالک ایک جیسے مقاصد کے حصول کے لیے کام کرتے ہیں۔ کیونکہ میتمام ممالک صرف اور صرف اکثریت طبقے کی امیدوں اور خواہشات کی تعمیل کے لیے سرگرداں رہتے ہیں اور اس طرح سے ایسی سرگرمیاں جمہوری ممالک کے مقابلے میں زیادہ تلخ اور بے رحم ہوتی ہیں۔

درحقیقت جمہوری ممالک میں اکثریت کی تنظیم مختلف حلقوں کی سیاست کے پیش نظر کی جاتی ہے ورائیکش جیتنے جہاں سیاسی جماعتیں عوام کے اکثریق حلقوں میں اپنا مقام بنانے کے اور الیکش جیتنے کے لیے کوشش کرتی ہیں۔ مگرا یک بنے ہوئے معاشرے میں اکثر سیاسی جماعت یا امیدوار آسان ترین طریقے کا انتخاب کرتا ہے یعنی کہ فرقہ ورانہ اور فدہی جذبات کو بڑھا کرقوم اور مختلف قومیتوں کومنظم کیا جائے۔

اس طمن میں نیپال کی مثال بڑی دلچیپ ہے۔ جہاں جمہوریت کی طرف تبدیلی کا موازنہ ایک ہندو بادشاہت کا جمہوری ریاست کی طرف تبدیلی سے کروایا جاتا ہے جہاں اکثریت ہندو یلیقے کی تشکیل نو کے لیے خالص ہندوازم کا نعرہ لگایا جارہا ہے۔

## نزقی کاماڈل

اگر چہ بہت کم لوگ ساسی حلقوں میں ہر پا سرگرمیوں کو غالب قوتوں کے زیر سامیے کسی سازشوں کی کڑی ہے۔ سازشوں کی کڑی ہات کرنا نہایت ضروری ہے۔ اس سے ہماری مرادا کیا ایسی ذہنیت ہے جوزتی کے نام پرصرف اکثریت کی ضروریات اور خواہشوں کی تکمیل کے لیے کوشاں رہتی ہے۔

اس میں جس تنگین مسئلے پرمزید بحث کی ضرورت ہے وہ بور ژواکوقو می بنانے کا منصوبہ ہے۔ اگر چیقو می بور ژواکی اصطلاح میں بور ژوا کے لفظ پر زیادہ زور دیا گیا ہے اور جبکہ دوسرے جھے پر کم نوجہ دی گئی ہے۔ تاہم ایک یادوم ثالیں اس مسئلے کی وضاحت کر دیں گی۔

سیکہنا بڑی عام می بات ہے کہ ہندوستان میں معیشت قو می بور ژوا کی رہنمائی میں ترتی پارہی ہے۔ جبکہ نیپال اور بنگلہ دلیش میں سیا بھرتے ہوئے قو می بور ژوا کی سرکردگی میں آگے بڑھرہی ہے۔ اس موخرالذکرفتم پرتو گھٹیا پن کے گہر سا اثرات ثبت ہیں۔ گر بور ژوا کے میمبرز کہاں سے ابھر کرسا ہے آگے؟ ان کے ذہنول کی تربیت کس طرح سے ہوئی؟ یہ کن اداروں سے وابست سے اور سیا نے تمہرال کوکہاں سے صاصل کرتے ہیں۔

بلاشبة ومی بورژوائی تنظیم کے لیے بھی چند مخصوص ہتھکنڈ سے درکار ہوتے ہیں۔جن میں اکثر اوقات ایسے متنوع عموامل جیسا کہ دانشوران عمل وظل اور ترقیاتی تحفظ شامل ہوتے ہیں۔
تعلیم اور بالخصوص قومی تعلیم کی اس میں بہت اہمیت ہے۔جنوبی ایشیا کی تمام ریاستوں میں خلیم اس طرح منتقل کی جاتی ہے کہ بیتر تی کے ماڈل کی ترویج کرتے ہوئے غالب قوتوں کے مفادات میں کام آتی ہے۔بیسکول جانے والوں اور چند پڑھے کھوں کوقوم پرست بناتی ہے۔ مگر اس کے ہمراہ اکثریق طبقے کے خلاف مخفی نفرت کے جذبات بھی قائم ہوتے ہیں جس کے بتائے کے

طور پربین الریاستی نفرت کے جذبات کو تقویت ملتی ہے۔

مزید برآ ں جنوبی ایشیا کی تمام قومی ریاستوں کی حکومتیں نصرف پبلک سکول سٹم کی ترقی میں شامل ہیں بلکہ وہ یہاں پڑھائے جانے والے علوم کی تربیت وتفکیل میں بھی اہم کر دار اداکر رہی ہیں علوم پر حکومت کی اس قدر دسترس نہ صرف مقا بلے اور تخلیقی صلاحیتوں کا راستدرو تی ہے۔ جو کہ حکومتی سرپرستی ہے آزاد سکولوں میں نہیں کا میاب ہوسکتا ہے 'بلکہ حکومتی ترقی میں ملوث اکثریت طبقے کی افزائش کا سبب بھی بنتی ہے۔

یصورتحال اگر ایک جانب معیارتعلیم کوگھٹا دیتی ہے تو دوسری جانب اقلیتی طبقے کی محرومی کو بڑھا دیتی ہے۔ بیسول اور بین الریاسی انتظامیہ کے مابین (کہ جس میں اکثریتی اور اقلیتی طبقوں کے مابین اور خطے کی دیگر قومی ریاستوں کے درمیان) جھٹڑے کے حالات پیدا کرتی ہے۔ اور پھر ان مسائل کے حل کے لیے نئے نظریات کو بھیلنے سے بھی روکتی ہے۔

جنوبی ایشیا میں ان عقلی حدود و قیود کا انداز ہ لگانا مشکل نہیں کہ جن میں زیادہ ترعوام اور بالخصوص قومی بورژ واکی نشوونما ہوئی ہے۔ بس ایک مرتبہ ریاست کے ترقیاتی منصوبوں کا کام شروع ہو جائے' یہ تیزی سے تمام نوع کی سرگرمیوں کواپنی لپیٹ میں لے لیتا ہے۔ جس میں ترقیاتی تحفظ کا بہت اہم نظریہ بھی شامل ہے۔

مثال کے طور پر فرخاکا بیران (Farakka Barrage) اور کپتائی ڈیم (Kaptai Dam) کے معاملے میں ہندوستان اور بنگلہ دیش کے شہر یوں کوا پنے اپنے ڈیموں کی افادیت پر بڑے لیکچر دیئے۔ جس کے نتیج میں انہوں نے اپنے آپ کوسائنڈیفک اور میکنولوجیکل استدلال سے بھر پور پایا۔ مگر بیاستدلال جلد ہی ان ممالک کی سرحدوں پر دم تو ڑگیا۔ کیونکہ اس مرتبہ دونوں حکومتوں نے سائنڈیفک اور فیکنولوجیکل استدلال کے بجائے ان ڈیموں کی تقمیر سے پیدا ہونے والے مسائل براخلاتی حوالے سے بات چیت کی۔

بنگلہ دیثی جو کہ سردیوں کے موسم میں دریاؤں میں خطرناک حدتک کم پانی کی مقدار کے ساتھ رہتے ان کواکٹر اوقات فرخا(Farakka) کے منفی اثرات کا احساس دلایا جاتا ہے۔ جبکہ ارونچل پردیش (Arunachal Pradesh) کے ہندوستانی جن پر 50,000 سے زائد چکما

(Chakma) مہاجرین کا بوجھ ہے کپتائی ڈیم کوان مہاجرین کی آمد کا ذمہ دار تھبراتے ہیں۔ مگر ان مین سے کوئی بھی ڈیموں کے ترقیاتی طریقہ کارکونشا نہ تقید نہیں بنا تا ہے۔

بلاشبہ ہم ان نظریات کو مانے ہوئے پردان چڑھے ہیں کداگر ریاستوں نے ہمارے قو می مفادات تو می نہری نظام تو می مارکیٹ اور قو می ترقی کی حفاظت ندکی تو نصرف ہمارے ہاں ترقی کی رفتارست پڑ جائے گی بلکہ ترقیاتی کاموں کی ذمہ داریوں سے سلح ہماری قیادت بھی قو می مبذبات سے عاری ہوجائے گی۔ قوم کی عظمت کو بڑھانے کے عمل میں ہم نے سرحدوں کے اندر اور ماہر کے لوگوں کا خوب مذاتی اڑایا ہے۔

#### تخفظ كاماؤل

جدیدریاست کی ترقی اورجدید سلح افواج کی ترقی کے مابین ایک گہرارشتہ قائم ہے۔ یہ تعلق محض مسلح افواج کے بیات مسائل کے لیے بھی بڑی اہمیت کا حامل ہے۔

در حقیقت قومی ریاست کی تنظیم کے در پردہ مسلح افواج نہ صرف اکثریتی طبقے سے بھر جاتی بیں (جو کہ ملک میں ان کی شرح آبادی کے تناسب سے زیادہ ہوتا ہے) بلکہ مزے کی بات تو سہ ہے کہ اکثریتی طبقے ازخود مسلح افواج کی ترقی اور تنظیم سازی کا مقصد بن جاتے ہیں۔

لہذااس کے نتیج میں قوم مسلح افواج اکثریت کی ہی ہوکررہ جاتی ہیں۔جس کا مقصداس اکثریت کے ہی ہوکررہ جاتی ہیں۔جس کا مقصداس اکثریت کے اثر ورسوخ کومنظم کرنا اورائے بڑھانا ہوتا ہے۔جنوبی ایشیا کی قومی ریاستوں کے معاملے میں یہمیں ایسے متضاد نظام کی تشکیل کی طرف لے گیا ہے جہاں اس خطے کاممالک کے درمیان ریاستی سطح پرنفرت کے جذبات یائے جاتے ہیں۔

جدیدریاست کے فرقہ ورانہ انداز کے پیش نظر 'بگلہ دیش میں ہندوستانی مسلح افواج کی ترقی کوفرقہ ورانہ اصطلاح کے تحت دیکھا گیا ہے۔ بنگلہ دیشی دانشوروں کا ایک بڑا حلقہ ہندوستانی فوجی طاقت 'جس میں پوکھر ان میں 1974ء کے ایٹمی دھا کے بھی شامل ہیں انہیں ہندوا کثریتی طبقے کی طاقت کے طور پردیکھتا ہے۔ بگلہ دیش کی اس نقط نظر سے ہم ہیں جھ سکتے ہیں کہ پاکتان کی ساوتھ ایشین نیوکلیر ویپن فری (Pakistan's South Asian Nuclear Weapon Free Zone) اور نول (Peace Zone Proposal) کی ممل جمایت کا دارو مدار جنوبی نیپال کے پیس زون مطالبہ (Peace Zone Proposal) کی ممل جمایت کا دارو مدار جنوبی ایشیا بیس ایٹی تو ازن کے پیدا ہونے سے ہی ہوگا اور جو پاکتان کی اسلامی ہم بنانے کے منصوبوں کے باعث بی قائم ہوسکتا ہے۔

ہندوستان اور بنگلہ دیش کی فوجی طافت کے توازن (جو کہ در حقیقت عدم توازن ہے) کے پیش نظر بنگلہ دیش کا ہندوستان سے خطر المحسوس کرنا درست نظر آتا ہے۔ گرجو بات کم سمجھ میں آتی ہے وہ ہندوستان کا بنگلہ دیش کی قومی تحفظ کی تنظیم پراظہار تشویش ہے۔ گریہ اظہار تشویش جلد ہی واضح ہوجاتا ہے اگر ہم اسے اکثریتی نقط نظر سے دیکھنے کی کوشش کریں۔ اپنی جدید تبدیلیوں کی بنا پر بنگلہ دیش کی مسلح افواج بھی ہندوستانی افواج کی مانندا کثریتی طبقے کے زیرسایہ آچکی ہیں۔ اس حقیقت کا بھر پورا ظہار مختلف تناسب میں اقلیتی طبقے کی علیمہ گی کی صورت میں رونما ہوا ہے۔ اس میں ہندواور چڑکا نگ کے بہاڑی علاقوں کے لوگ شامل ہیں۔

چٹکا نگ بل ٹریکش (Chittagong Hill Tracts) میں بغاوت کے دوران جس کے متعلق ایک ہندوستانی سکالرکا کہنا ہے کہ بینی وہلی کے بھر پورتعاون کے باعث ہور ہا ہے کہ یونکہ نئی وہلی کے بھر پورتعاون کے باعث ہور ہا ہے کیونکہ نئی وہلی کے لیے اپنے مفلس وشمن پر قابو پانے کا بیہ سنہری موقع ہے۔ تری پورا (Tripura) کی ریاست کے باہرا ثر ورسوخ قائم رکھنا مشکل ہو گیا ہے۔ بلاشبداس عمل میں بیا بات نہایت ہی ہم ہے کہ کس طرح بنگلہ دیش میں ہندوا قلیت کی بسما ندہ صورتحال کی ترجمانی کی جاتی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئا ہے۔ لہذا اب ہمیں جاتی ہوئا جاتا ہے۔ لہذا اب ہمیں اس پر چیران نہیں ہونا چا ہے کہ ہندوستان میں بنگلہ دیش سے ہجرت کا مسئلہ بہت توجہ حاصل کر لیتا ہے۔ جس میں کہ تسلیمہ نسرین اور اس کے اوبی کام کجا (Lajja) شامل ہے۔

ایک اہم بات جس کی طرف توجہ ضروری ہے ہیہ ہے کہ بہت سے ہندواور مسلمان بالخصوص غریب مسلمان ٔ اپنی معاثی اور یا حولیاتی مشکلات کو دور کرنے کے لیے بنگلہ دیش سے ہندوستان ہجرت کر گئے ہیں۔ ہمیں ان مسائل کے اضافے اور ریاسی ترتی کے مابین تعلق کی تفصیل میں دانے کی ضرورت نہیں ہے۔ کیونکہ اس حقیقت کو بھنا زیادہ دشوار نہیں۔ دلچیسی کی بات یہ ہے کہ جمہ بخرت سے متعلق سرگرمیاں اب قو می شحفظ کا ایک مسلم بن گیا ہے۔ جس کے نتیج میں سرحد کے دونوں جانب مسلح افواج اپنا فیصلہ کن کردارادا کر رہی ہیں۔ اس صورتحال کے علاوہ بھی ہندوستان کی مہاجرین کو آگے دھیلنے کا مسلہ بھسا زیادہ دشوار نہیں ہے۔ جو کہ سرحد پر فوجوں کے ہاتھ مضبوط کرنے کے ساتھ ساتھ ہندوستان اور بنگلہ دلیش بیں اکثریتی طبقوں کی طاقت اور اثر ورسوخ بڑھانے میں مدددیتی ہے۔ اور اس عمل کے دوران مطلوم عوام نکالیف برداشت کرتے ہیں۔

### اس کا کیامل ہے؟

اس سوال کے جواب میں ہمیں تحریری اور عملی سطح پر مداخلت در کار ہوگ ۔ اگر قومی ریاست کی است کی است کی خواب میں ہمیں تحریری اور عملی سطح پر مداخلت در کار ہوگ ۔ اگر قومی ریاست کو مضبوط کرنا ہے کار ہے۔ در حقیقت ہمیں اس وقت نہ صرف اپنے گردونوا ح کے تنقیدی جائز نے کی ضرورت ہے بلکہ موجودہ مسور تحال کو بدلنے کے لیے تخیلاتی قوت اور خود ارادی طاقت کی ضرورت ہے۔ اس حوالے سے کسی قتم کا جامع منصوبہ بالحضوص جس میں نئی سوچ کو عملی جامہ پہنا کر ممل تبدیلی لانا در کار ہوکا نقشہ بیش کرنا ذرامشکل ہے۔

### تخفظ كادوباره ايجادكرنا

حکمت عملی کے نقط نظر ہے سلح افواج کی تین گروہی تقسیم ( یعنی کے بری بحری اور فضائی اور پھوٹوگوں کے لیے نیوکلیئراپشن بھی اس میں شامل ہے ) اب اپنی اہمیت کھوچکی ہیں۔ ہاں البتداگر کوئی ہیں جھے کہ ہم ابھی بھی علاقائی وسعت اور نوآ بادیات پر قبضہ کرنے کے دور میں رہ رہے ہیں۔ وئی ہیسمجھے کہ ہم ابھی بھی علاقائی وسعت اور نوآ بادیات پر قبضہ کرنے کے دور میں اور سری لئکا کے حوالے سے قریبہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ یہاں کی فضائی افواج کو تو بالکل ختم کر دینا چاہے۔ جبکہ مستقل فوج کی جگہ تین تین سال کے لیے رضا کا روں کی مسلح فواج کو جگہ دین تین سال کے لیے رضا کا روں کی مسلح فواج کو جگہ دین چاہیے۔

جہاں تک ہندوستان اور پاکستان میں موجودہ ہتھیاروں کی دوڑ کا تعلق ہےاس میں بہتریبی

ہوگا کہ ان ممالک کی قومی افواج کومرکزیت کے نقطے سے ہٹایا جائے اور آپس میں غیرمصر دفاع کے مواقع بڑھائے جائیں۔گراس کے لیے دفاعی حکمت عملی کوایک نئے انداز سے سوچنا ہوگا۔ جو کہ اب تک جنوبی ایشیا کی جدید افواج کے خیرخواہوں اور فوجی افسراں کے لیے زندگی موت کا مسکلے تھا۔

تحفظ کے دوبارہ ایجاد کرنے کے مسئلے کی اہمیت ایک اور وجہ ہے بھی ہڑھ گئی ہے۔اگر ہمارے ہاں کوئی بات استح کیک اسب بن عتی ہے تو بیہ جنوبی ایشیا کے شہری جھڑوں میں مسلح افواج کے استعمال کے باعث ہی ہوگی۔ بیاس لیے کہ جوں جوں شہری آبادی کے جھڑوں کے حل کے لیے مسلح افواج کی اہمیت بڑھے گئ سول حکومت کا اثر درسوخ مزید مفلوج ہوتا جائے گا اور یوں بہ بھر یورفوجی دراندازی کودعوت دےگا۔

بلاشبہ اگر سول حکومت کو مناسب اور تخلیقی انداز سے کام کرنا ہے تو پھراسے آزادی کی ضرورت ہے۔ بیٹوٹ پھوٹ کے اس ماحول میں تو ممکن نہیں ہوسکتا۔ بیہ جیرانی کی بات نہیں ہے کہ جنوبی ایشیا کی تمام ریاستوں کی حکومتیں بے بہا فوجی دخل اندازی کے باعث اپنے بہت سے شہری ودیمی مسائل کوحل کرنے میں ناکام رہی ہیں۔

اگرسول آبادی کی بے چینیوں کوختم کرنا ہے تو پھر ہمیں قو می تحفظ کے تفخیک آمیز نظیرے کو معاشر تی تحفظ کے مہذب اور باعمل نظریات سے بدلنا ہوگا۔ معاشر تی تحفظ کی مناسب تنظیم کی بدولت قومی سلامتی سے متعلق بحث بالکل لا یعنی ہوکررہ جائے گی۔

## ترقى كادوباره ايجادكرنا

اس بری ترقی کے نتائج کی روشی میں سیاسی انداز میں تشکیل کردہ جدیدا کثریتی ریاستیں نہ صرف اقلیتوں بلکدا کثریتی حلقوں کے ایک بہت بڑے حصے کی مادی خواہشات کو پورا کرنے کی اور اس کی تروی کے لیے اپنی ہمت کھوچکی ہیں۔اس تناظر میں بیعوام اور سیاست دانوں کے لیے بڑا اس کی تروی کے لیے بڑا اہم وقت ہے کہ وہ ترقی کے نظریے کو دوبارہ سوچیں۔تعلیم کا پھیلاؤاس کے آغاز کا پہلا مرصلہ

جدید ذبین تو انتشار اور عدم تعاون کا شکار ہوگیا ہے۔ لہذا اب ہمیں الی تعلیم کی ضرورت ہو جو ایک وسیع تعداد میں معاون ذبنوں کو پیدا کرے۔ جدید تعلیم جو کہ قوموں اور قومتیوں کے تصور کو اجا گر کرتی ہے اس کے نتیج میں انتشار اور فسادات پیدا ہوتے ہیں۔ گرید تو اسے بھی اس صورت میں قابل قبول بھی ہے کہ اگر یہ نظرت کسی نے کھی کملک یا قوم کے خلاف استعال کی جا رہی ہو۔ جنوبی ایشیا کی نئی نسل کی تو بطور تو م پرست ہی پرورش کی جاتی ہے تا کہ وہ صرف اس قوم سے پیار کر سکیں کہ جس میں وہ پیدا ہوئے تھے۔ اس صور تحال پر قابو پانے کے لیے عوام کی خواندگ پہلا قدم ہوگا۔ گرمص خواندگ کی بدولت ہم معاون ذہنوں کو پیدا نہیں کر سکیں گے۔ سب سے پیلا قدم ہوگا۔ گرمض خواندگ کی بدولت ہم معاون ذہنوں کو پیدا نہیں کر سکیں گے۔ سب سے زیادہ شرح خواندگ کے ہمراہ جدید گرمنہ شر سری لئکا اس کی واضح مثال ہے۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ ہم قومی اور مقامی سطح پر تعلیم کی ایک مکمل اور تخلیقی تشکیل نوکریں۔

قوی سطیر تو ی نصاب کی تنظیم اور تروی کوئتم کردینا چاہیا اور اس کی جگد عوام سے متعلق ایک ایسے نصاب کی تفکیل کی جائے جو کہ تعاون کی نئی ذمہ داروں کو احسن طریقے سے سرانجام دیسے مقامی سطے پراعلیٰ نقط نظر کے حامل اسا تذہ میں بگا گئت قائم کی جائے تا کہ اس خطے میں خالصتاً جنوبی ایشیائی ذہنوں کو پیدا کیا جا سے ۔ اس کے لیے ساؤتھ ایشین بو نیورسٹی (South فاصناً جنوبی ایشیائی ذہنوں کو پیدا کیا جا سے ۔ اس کے لیے ساؤتھ ایشین بو نیورسٹی قوئی نصاب میں تبدیلی کے ساتھ کا مراز روع کر دی تو یہ ہمارے ذہنوں کی آزادی اور جھگڑے نصاب میں تبدیلی کے ساتھ کام کرنا شروع کر دی تو یہ ہمارے ذہنوں کی آزادی اور جھگڑے سے بھر پورقوم پرست اور فرقہ ورانہ نظریات کے خاتے میں اہم ثابت ہوگا۔ لہذا پھر ترتی تو می یا فرقہ ورانہ اعتبار سے ہونا بند ہو جائے گی اور اس کے بجائے یہ نئے دوستا نہ خطوط پر استوار ہوگی ۔ اس کے طالب علم مختلف اواروں میں تعاون بوسے اور خدانے کے لیے کوشاں ہوں گے ۔ جو کہ قوموں یاریاستوں کے نقط نظر کے مطابق نہیں ہوگا بلکہ عوام کے نقط نظر کے مطابق نہیں ہوگا بلکہ عوام کے نقط نظر کے مطابق نہیں ہوگا جو کو وام کے نقط نظر کے مطابق نہیں ہوگا ۔

رياست كا دوباره ايجا دكرنا

خود کوقو می اصطلاحوں کے ذریعے نمایاں کرنے کی خواہش' جس میں کہ بالخصوص جدید

اکثریتی تصور ہے'اس نے ہمارے ہاں بہت تباہی پھیلائی ہے۔ ہماری کثیر تو می صور تحال کے تحت جو کہ مغرب کے تجر بات سے بہت مختلف ہے' الی قو می ریاستوں کی تشکیل اقلیتی طبقوں کی تنہائی اور ان پر تشدد کا موجب بنی ہے۔ وہ اپنی ہی ریاستوں میں ناپندیدہ قر اردیئے جاچکے ہیں۔اس منفی رججان کو خصر ف اعلیٰ نظریاتی احساسات بلکہ ملک اور خطے کی خاطر درست کرنا ہوگا۔ اگر اس بات کو یوں کہا جائے کہ ہمیں ریاست کے جواز کواز سرنوسو چنا ہوگا۔

زندگی میں چندمقاصد کا ہونا تو نہایت ضروری ہے مگریہ بھینا ذراد شوار ہے کہ ان مقاصد کو مغرب کے ماضی زدہ دور سے ہی کیول مستعار لیا جائے۔اس کا بیہ مطلب نہیں ہے ہم مغرب کے تجربے میں شامل جدیدیت کے بعد کے دور کو تبدیل کرنے چل پڑیں۔اور بالخصوص مغرب میں شامل یورپ کی نمائندہ یور بی یونین کے خلاف۔

بلاشبہم یورپ میں مہاجرین اور غیر ملکی باشندوں کے ساتھ روار کھے جانے والے برتاؤپر نائیر نائیں ہوگی کہ نائیں کا ظہار کر سکتے ہیں۔ بلکہ اس ضمن میں زیادہ تخلیقی اور سنجیدہ مقامی کاوشیں یہی ہوگی کہ ہم ریاست کوتمام زندگیوں اور آنے والی زندگیوں کے ذمہ دارہونے کا جواز قائم کریں۔ جو کہ اس وقت رائح تمام رویوں کے خالف ہو۔

بیا تنا آسان منصوبہٰمیں ہے۔گر جب تک ہم جہد مسلسل کا دامن نہیں تھامتے ہم جنو بی ایشیا میں محبت اور تعاون سے رہنے والے آزادانسانوں کے خواب کو حقیقت فراہم نہیں کرسکیں گے۔

# قوم ٔ ریاست اور با ہمی عداوت

# اشیش نندی/ ترجمه: طارقی عزیز سندهو

جب جنوبی ایشیائے 1947ء میں چندریاستوں کے مجموعے کے طور پراپنے آزادسفرکا آغاز کیا تھا، تو بیا کی طرح سے ای منصوب کی شکیل ہی تھی جس کا کام انہوں نے انبیدویں صدی کے وسط میں اپنے ذھے لیا تھا۔ بیمنصوب اس خطے کو جدید بنانے پر بنی تھا اور اس کے تین واضح مناصد تھے۔ ہم یہاں اس طرح سے قومی ریاستیں بنانا چاہتے تھے جیسے کتب جنوبی ایشیا پر حکومت کرنے والوں نے پورپ میں قائم کیں تھیں 'ہم ترقی چاہتے تھے'اگر چہ بیا صطلاح تب اتنی مقبول عرفہیں ہوئی تھی اور ہمیں اپنے 'تو ہم پرست' اور' تبدیلی سے خاکف' عوام میں سائنگیفک اور فہلولوجیکل عقلیت کے اصولوں کوفروغ دینا تھا۔

میتنوں ذمہ داریاں نوآ ہادیاتی تسلط سے نوآ زادریاستوں کوسونپیں گئیں۔لہذا جنو بی ایشیا کی نئی ریاستوں کو نہ صرف قومی تحفظ کولیتنی بنانا تھا' جو کہ بیر یاستیں عرصہ دراز سے کر بھی رہی تھیں بکہ لاکھوں عوام کی امیدوں اورخواہشوں کی بکیل بھی کرناتھی۔

آزادی کے پہاس برسوں کے بعدیہ بات واضح ہوگئ ہے کہ اس طریقہ کاریس یقینا کوئی برائی تھی جس کے تحت جنوبی ایشیا نظریدریاست کو کسی کرشاتی قوت کے طور پر درآ مدکیا تھا۔ ہم ۔ فالریخ کی جو نگر کے حقائق سے نہیں بلکہ کتابوں سے اخذکیا تھا۔ لہذا اس کے منتج میں ہمیں ابوں کا کہ ہمارا قومی ریاست کا نظریہ ان نوآ بادتی محاشروں سے بہتر تھا، جن پر اب اس کو قائم کیا اس کی تھا۔ ہم نے سمجھا کہ ہم اینگلوسکس یو نیورسٹیوں یعنی آ کسفورڈیا کیمرج سے وہ سب پھے صاصل کر سکتے ہیں، جس کی ہمیں ضرورت ہے۔ لہذا ہم نے برصغیر میں ریاست کی تشکیل اور تھیر کے ۔ فیڈ بات میں جانے کی زحمت گوارہ نہیں گی۔

جنوبی ایشیا کا طبقہ عالیہ یہ حقیقت بھی جانتا تھا کہ عام طور پر ریاسی تھکیل اور تو می تعمیر کے عمل میں ہمارے پاس کم وہیش کچھ مجر مانہ انداز کی مثالیں بھی موجود ہیں۔ ہر جگہ تو می ریاسیں انسانی تکالیف اور آبادی کے ایک بڑے جھے کی بے دخلی کے نتیج میں وجود میں آئی تھیں۔ یہ حق کہ برطانیہ کے حوالے سے بھی درست تھا۔ اگر ہم تاریخ اور سیاست کی دری کتب پر نظر دوڑا کیں 'ہمیں ایسے بہت سے شواہ ملیں گے (عور توں کوئی رائے دہی سے انکار تک ) جو پہنا ہرکرتے ہیں کہ مغرب میں کھلے ڈھلے معاشرے کا ظہور ریاسی اثر ورسوخ کے خاتمے یا کسی روثن خیال ' جماعت کے ایسی اصلاحات متعارف کروانے یا محض کتابوں کی بدولت ہی نہیں آگیا تھا۔ وہ اس مقام پرایک ایسے سیاسی عمل کے ذریعے پہنچ جس میں ریاسی مداخلت بالکل ہی نہیں تھی۔

مغرب کے تجربات سے سیکھے بغیر جنوبی ایشیا نے صرف مغربی ماڈل کی اپنے معاشروں میں نقالی کی ہے۔ خود کو کسی حدوران ایک طرح کی باہمی عداوت نے جنم لیا ہے۔ بیڈ بنی ایشیا کے تقریباً ہر معاشرے کا المیہ ہے۔

# بالهمى عداولت كى ايك قتم

بیرونی نظریات پر کمل انتصار کے مفراثرات لسانی تعصب کی صورت میں اجرے ہیں۔
مثال کے طور پر سری لئکا میں موجودہ پرتشدد واقعات کی وجوہات جو کہ سنہالہ (Sinhala)
مثال کے طور پر سری لئکا میں موجودہ پرتشدد واقعات کی وجوہات جو کہ سنہالہ (چھوٹے کچر پر تعصب پر بنی ہے پر پچھ کام دحلما پالہ (Dhammapala) نے کیا ہے۔اس نے چھوٹے کچر پر منی سنہالہ تو م کا ماڈل تجویز کیا ہے۔اورا کی مربوط اور غالب سنہالہ کچر کی تشکیل کا بھی اسی طرح سے مشورہ دیا ہے جیسے نا گپور میں بیٹھے وی۔ ڈی ساور کرنے ہندوتو اکداصولوں کی تشکیل کی تھی۔
اس میں واحد فرق یہی ہے کہ دحلما پالہ اپنے ابتدائی سالوں میں کلکتہ میں رہا اور ہندوازم پر وی۔ وی کنندا(Vivekananda) کی تحریروں سے متاثر ہوا۔ میں آج سری لئکا میں قبل و غارت پر دی مختلف قتم کی کمیونٹی کا ابتخاب کیا ہو جو کہ عوائی زندگی کا علیحدہ نظر بیر مھتی ہواور برداشت کی جداگا نہ صور تحال کی حامل ہو۔ اس نے ایسانہیں کیا۔ سنہالہ کی بہتری کا کام اپنے ذمہ لیتے ہوئے دحلما پالہ اپنے ملک میں دو بردی خالف تو میں تامل اور سنہالہ پیدا کرنے کے قابل ہوگیا۔

سرى انكاكا الميداس خطى كهرمعاشر عكالميد بـ الهذاانيسوي صدى كاختام كي بعد

قرآن وحدیث کی روشی میں کام کرنے والے بہت ہے مسلم اصلاح پیندوں نے بھی جنو بی ایشیا اور جنو بی مشرقی ایشیا کے مسلمانوں کو بہت کمزور گردانا ہے۔ انہوں نے انڈونیشیا جو کدونیا میں سب بوامسلم ملک ہے اس کے مسلمانوں کو غیر مکمل مسلمانوں کے طور پر دیکھا ہے۔ ہندوستانی مسلمان جو کہ دوسری بردی مسلم کمیونی ہے اس کو بہتر نہیں پایا ہے اور بلاشبہ مچھلی خور برگالہ دیش مسلمان جو کہ دنیا کی تیسری بردی مسلم کمیونی ہے اس کو بہتر نہیں جدتک مضحکہ خیز پایا ہے۔

اس تجزیے کی روح سے انیسویں صدی کے جنوبی ایشیائی مسلم اصلاح پند اور اسلام پر دسترس کھنے والے بور پی مفکرین سے متاثر دانشور تقریباً دنیا کی 80 فیصد مسلم آبادی کواسلام کے مرکزی نقطے سے دور قرار دیتے ہیں۔ان بور پی دانشور دں اور جنوبی ایشیا میں ان کے پیروکاروں کے مطابق صرف مغربی ایشیا کے مسلمان ہی اپنے اجداد کی سیح عکاسی کرتے ہیں اور دیگر مسلمانوں کوان کے مطابق شحود کو ڈھالنا چاہیے۔

# علم کی سیاست

جنوبی ایشیا میں علم کی سیاست اس شعور کے ساتھ بڑھنی چا ہے کہ علم صرف ہماری ہی میراث نہیں ہے اور نہ ہی ہید ونیا کی بڑی یو نیورسٹیوں میں موجود ہمارے سر پرستوں کی جا گیرہے۔ علم ہمارے اردگر در ہنے والے لوگوں میں جنم لیتا ہے بقایا تا ہے اور اس بات کا منتظر رہتا ہے کہ اسے ایجاد کیا جائے۔ میں اس آ گئی تک مختلف نظام علم پر موجود تعلیمات کے ذریعے نہیں پہنچا بلکہ مجھے پیشعور سیاست سے علوم اور سیاسی کلچر کے باعث حاصل ہوا ہے۔

تعاضوں پر بتایا گیااور پھر ہو چھا گیا کہ جمہوریت کے ساختیاتی اور عملی فوائد سے متعلق تقاضوں پر بتایا گیااور پھر ہو چھا گیا کہ جمہوریت ایے عمالک میں کیوں نہیں بقا پاسکتی جہال علم معاشی ترتی اور جدیدیت کی رفتار کم ہے؟ گر پھر ہمارے ذہنوں میں بیسوال اجراکہ جمہوریت ہندوستان میں کیوں قائم رہ گئی؟ ہم نے بید دیکھا کہ ان غیر تعلیم یافت دیباتی خیرانسانوں کے جمہوری نظام سے زیادہ فوائد وابستہ ہیں کیونکہ بیائی قسمت کوسیاس طاقت کے ذریعے بدلنا چاہتے ہیں۔ اکثر ان کی سیاس شمولیت کی شرح بہت زیادہ ہوتی ہے اور وہ اپنے سیاس فظام پردیگر ترتی ہافتہ جمہوری ممالک کی نسبت زیادہ اعتاد کا ظہار کرتے ہیں۔

ہمیں بیر فک ہونا شروع ہو گیا کہ جمہوریت کے ساختیاتی تقاضوں کی بحث حیاہے سے

جہوریت کو متحکم کرے یا نہ کرے کا مقصد دراصل ان جنوبی معاشروں کے اقتد ارکوا سخکام بخشاتھا جنہوں نے نہ صرف جمہوری حقوق کو غصب کیا بلکہ 'سرخ انقلاب' کے خلاف مغربی اتحاد کا ساتھ دیا۔ اس وقت پورالا طینی امریکہ چند آ مروں کی مشی میں تھا۔ جنوبی کوریا' تا ئیوان اور انڈو نیشیا میں مجھی عاصب حکومتیں قائم تھیں۔ فلا پا ئین کے فرڈینڈ مارکوس (Ferdinand Marcos) اپنے فائدے کے لیے یہ دلیل استعمال کرتا تھا۔ وہ کہتا تھا کہ دلی طور پروہ ایک ڈیموکریٹ ہے مگر فلپائن فائدے کے لیے یہ دلیل استعمال کرتا تھا۔ وہ کہتا تھا کہ اسے بچھ عرصہ کے لیے ایک بحیثیت سے مگر فلپائن سے حارکوس البذا ہے کہتا تھا کہ اسے بچھ عرصہ کے لیے ایک بحیثیت سکول ماسٹر کے طور پرکام کرتا پڑے گا۔

اس سے متی جلتی دلیلوں کا استعال جزل سوہار تو سے مہاتیر محمد تک بھی نے کیا ہے۔ مہاتیر تو اب مجی الی باتوں کوذرائے انداز سے دہراتا ہے کہ اسلام میں جمہوریت کا نظریر مختلف ہے۔

ان ہی نظریات کی مخالفت کرتے ہوئے ہم ایسے خیالات کی طرف دھکیل دیئے جاتے ہیں جو کچرسے پیوند کھلے ڈھلے معاشروں کی تشکیل کے جو کچرسے پیوند کھلے ڈھلے معاشروں کو درست قرار دیتے ہیں۔ایسے ہی معاشروں کی تشکیل کے لیے ہمیں اپنے کچرکے اس جھے کو دوبارہ دریا فات کر جان کرچھوڑ دیا تھا۔ میہ جنوبی ایشیا کے لوگوں کے لیے چیلنج ہے کہ وہ اپنے آپ کو دوبارہ دریا فت کریں اور اپنی اس شنا خت سے دابطہ بحال کریں جو بہت سے کچرز کا نتیجہ ہے۔

# ملى جلى شناختيں

ہندوستانی عوام پربشریاتی سروے کی ضخیم کتب جو کہ 1994ء میں چھپنا شروع ہوئیں سے
ہم میہ جان سکے ہیں کہ اسوفت ہندوستان میں ایسی چھسو کمیونٹیز ہیں جو کہ کسی واحد مذہب سے
منسوب نہیں کی جاسکتیں۔وہ بیک وقت ہندواور مسلمان ہیں 'ہندواور سکھ' سکھ اور کرسچین' سکھاور
مسلمان اور اسی طرح سے ایک دوسرے میں میغم ہوئی ہوتی ہیں۔ مگر میکو (Meos) کے معالم
میں 'جو کہ د، بلی کے قریب سب سے بڑی مسلم کمیونٹی ہے اور جوا پنا شجرہ مہا بھارت میں تلاش کرتے
ہیں 'فرقہ ورانہ فسادات اور غیر مناسب تفریق نے اس دور خی کلچرل شناخت کو خطرات سے دوچار
کیا ہے۔ میکو (Meos) کے لیے یہ شناخت بالکل اسی طرح سے ایک ذمہ داری ہے جیسے پچھ
مغرب زدہ ہندوستا نیوں کے لیے یہ باعث شرم ہے۔

میں تواب آہت آہت میں شک کرنے لگا ہوں کہ جنوبی ایشیا میں ہر مخص کی ایک سے زیادہ

شناخت ہے۔ دنیا میں شاید ایسا کوئی اور خط نہیں ہے جہاں اس قدر انواع کے لوگ آباد ہیں۔ لینی جس میں کہ 2000 زبانیں 20,000 ذاتیں اور پھر ان کی آگے مزید تقسیم 250 سے زیادہ قبائل ادر بے بہا علاقائی اور دیگر کلچرل اختلافات شامل ہیں۔ بعض اوقات ایسے بہت سے تضادات ایک شخص میں بھی یائے جاتے ہیں۔

جنوبی ایشیا کے لوگ ان تضادات کے ساتھ رہنا جانتے ہیں۔ اگر چدان چند سالوں میں ۔ خنظریاتی دھوکوں نے انہیں اپنی روای کمیونی اور کلچر پر بنی خاصیتوں سے دور کر دیا ہے۔ باہر سے در آمد کردہ قومی ریاست کے نظریے نے اس خود ساختہ اندھے پن کو برد ھانے میں اہم کردارادا کیا ۔ ہے کو نکہ قومی ریاست تنوع سے ڈرتی ہے۔

جاپانی این ان سروے رپورٹوں سے نہیں گھراتے جس میں بید کہاجاتا ہے کہ بہت سے جاپانی شختو (Shinto) ہیں اور بہت سے بدھسٹ ہیں۔ گرجنوبی ایشیا کے جدیدلوگوں کے لیے یہ باتیں باعث شرم ہیں۔ وہ کسی کو مسلمان یا صرف اور صرف ہندو کے طور پر دیکھنا چاہیں گے۔ کیونکہ بور پی دانش مندی کا بھی یہی طریقہ ہے اور ہم خودکوانہی نظریات کی روشی میں دیکھنے کے قائل ہیں۔

اس کاحتی نتیجرتو یمی نکلا کہ سیاست دان ان نظریات کی طاقت سے ہمارا خوب استحصال کرنے لگے۔ان نظریات کے استعال سے وہ آبادی کوتشیم کرکے ہمارے معاشروں کوخطرناک ست میں دھکیل رہے ہیں۔سیاست دان ان نئے امکانات کا بھر پوراستعال اس لیے بھی کرتے ہیں کہ جنوبی ایشیا کے جدید عہد کے دانشور اور درمیانے طبقے نے انہیں کلچر کے میدان میں اپنی من مانی کی اجازت دے دی ہے۔ہم اپنے ہی ورثے کی تباہی کے خاموش تماشائی سے بیٹھے ہیں۔ ہم اس ورثے کو تباہی کے خاموش تماشائی سے بیٹھے ہیں۔ ہم اس ورثے کو تباہی کے خاموش تماشائی ہے۔ ہم اپنے ہی ورثے کی تباہی کے خاموش تماشائی ہے۔ ہم اپنے ہی ورثے کی تباہی کے خاموش تماشائی ہے۔ ہم اپنے ہی ورثے کی تباہی کے خاموش تماشائی ہے۔ ہم اپنے ہیں۔

جنوبی ایشیا میں دانش وروں کوسب سے بڑا چینج ہی یہی ہے کہ وہ مخصوص جنوبی ایشیائی شاخت کودوبارہ دریافت کرے۔اس کے لیے ہمیں سب سے پہلے باہمی عداوت اور خود پرشک کو جموڑ ناہوگا۔

# ہندواحیاء پسندی اور ہندووتو اتحریک

# تے پیوتیمنن/ترجمہ: امجدمحمود چومدری

راشر یسیوک علی جہاں اسلامین سے میری الما قات ماری کے شروع میں کلکتہ میں ہوئی جہاں وہ ہرض سورج نکلنے سے ذرا پہلے اپنے صحن میں اسم سے ہوتے۔ گیتا پڑھی جاتی اور حب الوطنی کے گیت گائے جاتے۔ اس ریاضت کے بعد جسمانی ورزش پر توجہ دی جاتی ۔ آرایس ایس (ہندو گھر بلوفوج) شظیم کی ہرشاخ کا انڈیا بھر میں یہی معمول ہے۔ ہندوتو میت تحریک آرایس ایس وشوا ہندو پریشد (عالمی ہندوکونسل) اور بھارتیہ جنتا پارٹی (ہندوعوامی کونسل) پر مشتمل ہے۔ بی ہے پی ہندو پریشد (عالمی ہندوکونسل) اور بھارتیہ جنتا پارٹی کے طور پر موجود ہے۔

انڈین سیاق وسباق میں قومیت پرتی سے مرادیہ ہے کہ ہندو مسلمان عیسائی اور سکھالگ الگ اور واضح شناخت رکھنے والی قومیں ہیں۔ اس نظریے کے ماننے والے اس بات پر بھی یقین رکھتے ہیں کہ ہر فدہب میں ساجی اور ثقافتی شناخت مختلف ہوتی ہے۔ کیونکہ فدہب ہی بنیا دی ساجی شناخت کا سبب بنتا ہے اور بنیا دی ساجی تعلقات کی نوعیت طے کرتا ہے۔ ہندویا مسلم قومیت کے ماننے والوں کے عالمی نقط نظر کے مطابق ایک حقیق 'ہندویا مسلمان کمیونی میں صرف ایک پارٹی سے متعلق ہوسکتا ہے اور یہ کہتمام ہندویا مسلمان سیاست سے حوالے سے ایک طرح سے سوچتے ہیں کیونکہ وہ ہندویا مسلمان ہیں۔ (چندرا2-1:1992)

ہندو تو میت پرستوں نے 6 دسمبر 1992ء کو اپنی پرانی دھمکی کو مملی جامہ پہناتے ہوئے ایودھیا میں تباہی پھیلا دی۔روایات کے مطابق وشنونے کل یوگ کے دور سے بھی ہزاروں برس پہلے تریت یوگ میں رام کی شکل میں ایودھیا میں دوبارہ جنم لیا۔کل یوگ کا آغاز 3102 قبل اذریح سے مانا جاتا ہے۔ ہندو تنظیمیں دعویٰ کرتی ہیں کہ مخل بادشاہ بابر نے سنہ 1528ء میں رام جنم استھان کی جگہ پر بابری مسجد تغیر کروائی۔ان کے نقطہ نظر میں ہندوؤں کے دوسرے تمام دیوتاؤں میں رام دیوتا سب سے اہم ہے اور ایو دھیا مقدس ترین ہندوشہر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بابری مسجد کو گرایا جانا (ان کی لفت میں آزاد کروایا جانا) ضروری تھا۔ ہم اس رویے کا تقابل عیسائیوں اور یہودیوں کے بروشلم کے مقدس شہر سے متعلق رویوں سے کر سکتے ہیں (پائیکر 23-22: 1991) بخر 1991:9697)

ایودھیا کو آزاد کروایا جانا ضروری تھا کیونکہ متعقبل قریب میں رام راج کے قائم ہو سکنے کی علامتوں میں سے بیا ایک اہم علامت تھی۔ جب بی سے پی نے گذشتہ انتخابات (مارچ 1995) میں مہارا شٹر اور گجرات میں کامیا بی حاصل کی تو ان کے مرکزی اخبار آرگنا ئزر نے لکھا کہ بیا تنا ہی تاریخ ساز کام تھا جتنا کہ رام جنم استھان کی آزادی۔ اس نے کہا کہ یہ ہندوؤں کے لیے ایک سے دور کا آغاز ثابت ہوگا۔ ہندواب اپنی قسمت کا فیصلہ خود کریں گے۔ پہلے مہارا شٹر اور گجرات میں اور پھر ملک بھر میں۔

اس مضمون میں میں ہندوقومیت پرتی کی تحریک کواحیا کے نقطہ نظر سے دکھانے کی کوشش کروں گا۔ میں بیدد یکھانے کی کوشش کررہاہوں کہاس کی کامیا بی کو جزوی طور پر جدید مخربی انداز کےمعاشرہ کےردعمل کےطور پراحیائے مذہب کے حوالے سے ہی سمجھا جاسکتا ہے۔

جنوبی ایشیا میں موجودہ صدی کے دوران احیائے ندہب کی تحریک نے گئشکلیں اختیار کی ہیں جن میں برصغیر کے مختلف النوع ثقافتوں اور نداہب کی پیچید گی نظر آتی ہے۔احیاء کی تحریک نظریات نے روایت کٹرین کے دفاع سے لے کرروایتی رسوم ورواج تک بالکل نئے ضابطوں کے نظریات بھی پیش کے ہیں۔(بحوالمالین 1993 واس 1994)

# قوم پرستی کی تحریک میں احیاء کاعضر

انڈین قوم پرسی کی تحریک نے انیسویں صدی کے دوسرے نصف میں جنم لیا۔ اس کا بنیادی مقصد ہیرونی غلبے کے چیلنج کا مقابلہ کرنا تھا۔ دیمبر 1885ء میں انڈین پیشنل کا نگریس کی بنیا در کھی گئی۔ اس کی قیادت کے زیر سایہ ہندوستان کے رہنے والوں نے آزادی کی ایک لمبی جدوجہد شروع کی۔ قومی سیاسی شعور کی توجہ پیشنل کا نگریس پر رہی اور آغاز میں ہی اس پر اونچی جاتی کے شروع کی۔ قومی سیاسی شعور کی توجہ پیشنل کا نگریس پر رہی اور آغاز میں ہی اس پر اونچی جاتی کے

انیسویں صدی کے آخرتک اکثر قوم پرست رہنما برطانوی نوآبادیاتی انظامیہ کے ساتھ تعاون کرنے پرآ مادہ تھے۔ تعاون سے تقید کی طرف کا سفر صدی کے بالکل آخر میں پیش آیا۔
نوآبادیاتی حکومت کے خلاف رعمل کے طور پر دو بری ہندوتح یکیں شروع ہوئیں جو جدیدیت پسندول اور احیاء پسندول کی تقیس ۔ پہلی تحریک نے ہندوستان میں سیاسی اور ساجی تبدیلیوں کے پسندول اور احیاء پسندول ماڈلول کو اختیار کرلیا جبکہ دوسری تحریک نے اپنے منبع 'ہندوقد امت کی طرف رخ کرلیا۔ ظاہر ہے ان دونوں تحریکوں کے درمیان نظریات میں بعد المشر قین تھا۔ احیاء بسندی میں وہ لوگ شامل تھے جو نہ صرف روایتی ساجی تر تیب کو قائم رکھنا چاہے تھے بلکہ ہندووانہ اصلاحات بھی چاہتے تھے جن کا بنیادی مقصد ہندو کیے جبتی کو قائم رکھنا تھا۔ (اینڈرس او ڈیمل اصلاحات بھی چاہتے تھے جن کا بنیادی مقصد ہندو کیے جبتی کو قائم رکھنا تھا۔ (اینڈرس او ڈیمل 10-11-1987)

ہندواحیاء پندوں نے دلیل دی کہ تو می شاخت کا حصول بنیادی ندہبی اور ثقافتی سپائیوں کے دوبارہ پالینے سے بی ممکن ہے۔انہوں نے ماضی کو اپنا ماڈل بنالیا اور مطالبہ کیا کہ ہندو ثقافت کی ان پرانی اور خالص قدروں کی طرف لوٹ جایا جائے جو بیرونی تسلط کے زیر اثر خلط ملط ہو چکی بیں۔احیاء پہند جدیدیت پندوں کی نسبت زیادہ جارحانہ اور جنگجونظریہ کے حامل تھے۔مغربی مستشرقین کی تحقیق نے ثابت کیا ہے کہ احیاء پہند ہندو تہذیب کی حسن کارکردگی پریقین رکھتے۔

بہت سے نمایاں احیاء پندوں کے مطابق ہندو معاشرہ ٹوٹ چھوٹ کا شکار ہو چکا تھا کیونکہ ہندوؤں نے دھرم پرعمل کرنا چھوڑ دیا تھا۔ انہوں نے دعویٰ کیا کہ انڈیا اس وقت تک خود کو استحکام نہیں بخش سکتا جب تک دھرم پرضیح طور سے عمل کرنا شروع نہیں کیا جاتا۔ مثال کے طور پر اور و بندو گھوش نے اس بات پر زور دیا کہ انڈیا کے تمام شعوری ادوار اور اس کی عظمتوں کے دور میں اس کی قوت کا سرچشمہ گہرے نہ ہمی بیداری سے بھوٹا رہا ہے۔ (پر انی 1964:81) ارو بندو گھوش اور دوسرے احیاء پہنداس خیال کے حامل سے کہ اچھے معاشرے کا قیام دھرم کے جے اصولوں پرعمل کرنے سے بی ممکن ہے۔

یورپ کی عہد سعادت کی تحریکوں کی طرح (بحوالہ کوہن 1972) انڈین احیاء پہندی کے

سیاس کردار کی طاقت کامنیع نجات کے لیے تیاری کی اہمیت سے وابسۃ تھا۔ دھرم کرم کے نظریے کو سیاس مقاصد کے لیے تین شخصیتوں نے استعال کیا۔ یہ شخصیات سوامی وی وی کنندا (1802-1863) تھیں۔ان سب نے اپنے نہ ہمی اور سات خیالات کو بھاوت گیتا کے ذریعے قانونی جواز فراہم کیا۔اروبندو گھوش کے مطابق قوم خدا کا ربین پرظہور ہے۔ یہی وج تھی کہ اس نے زور دے کرکہا کہ ' قوم پرسی ایسا نہ ہب ہے جو خدا کی طرف سے ودیعت ہوا ہے۔'' (اینڈرس اینڈ ڈیمل 187:13-198)

گیری لعل جین کے مطابق (1994:45) سوامی وی وی کننداک' حب الوطنی کا ندہب'
میں تین نمایاں نکات ہیں۔ پہلا یہ کسب سے ہؤے خدا کے ساتھ بھارت ماتا کی شاخت' دوسرا
ہندونفسیات میں کشتری (جنگجو) عضر کو دوبارہ متعارف کروانا اور تیسر نے نمبر پراس کا بیعقیدہ کہ
روحانی کحاظ سے ہندوستان نے نسل انسانی کے اتالیق کا کردار ادا کرنا ہے۔ سنہ 1893ء میں
شکا گومیں ہونے والی فدا ہب کی پارلیمنٹ کے اجلاس سے اپنی ہندوستان واپسی کے بعداس نے
اعلان کیا کہ کا نبات نا قابل بیان حد تک ہندوستان کی ممنون احسان ہے۔ تہذیبیں آتی اور جاتی
رہتی ہیں مگر ہندوستان کی تہذیب بتاہ نہیں ہوسکتی اور دائی ہے۔

انڈین پیشل کا گریس 1916ء تک جدیدیت پندوں کے اثر میں تھی اگر چہاس میں بہت سے احیاء پسند بھی شامل ہو چکے تھے جنہوں نے احتجاج کے جنگجو یا نہ انداز اور عوام سے زیادہ روابط کی وکالت کی۔ سنہ 1916 میں سیاسی قوت ایک ایسے گروہ کی طرف منتقل ہوگئ جس کی قیادت مہارا شرکے احیاء پسند بال گڑگادھر تلک کے ہاتھ میں تھی۔ چارسال بعد کا گریس کی قیادت موہن داس کرم چندگا ندھی کے یاس چلی گئے۔ (اینڈرین اینڈ ڈیمل 1987:12)۔

پہلی جنگ عظیم کے بعد جب گاندھی انڈیا میں آیا تو شروع شروع میں احیاء پہندوں نے اس کی بھر پور حمایت کی۔ درحقیقت بہت سے احیاء پہندوں کو یقین تھا کہ وہ انہی میں سے ہے۔ لیکن جلد ہی جب انہیں اس کے حقیق خیالات سے آگاہی ہوگئی تو بہت سوں نے اس کی مخالفت مشروع کردی۔ انہوں نے محسوں کیا کہ گاندھی کے خیالات نہ صرف ان کے نظریات کے متضاد ہیں بلکہ عملی طور پرموڑ بھی نہیں ہیں۔ انہوں نے اس کی عدم تشدد کی پالیسی کو بھی مستر دکر دیا اور اس نظر ہے کہ بحد وستانی تو معتلف قومیتوں کے بھائی چارے پر قائم ہے۔ انہوں نے ہما کو اہما

پرترجے دی کیونکہ ہنا کو وہ تلک کے '' جوش و ولولہ'' کے نظریے اور برطانوی سیاہیوں کو برصغیر سے

اکا لنے کے لیے درکار جنگجوئی سے جوڑتے تھے۔ مزید برآ س پچھا حیاء پندوں نے دعویٰ کیا کہ اہنا

کا نظریہ عیسا ئیوں کا ہے آ ریاوں کا نہیں۔ ان لوگوں کے لیے بیبویں صدی کی دوسری دہائی میں

ہندوستان بھر میں ہونے والے ہندو سلم فسادات آخری تکا ثابت ہوئے۔ انہوں نے محسوس کیا

کہ گاندھی غلطی پر ہے۔ اس کی عدم تعاون کی تح یک فسادات رو کنے میں ناکا مربی تھی بلکہ اس کے

برعکس اس نے قویمتی جھڑوں کو اور بھی ہوا دی۔ بہت سے احیاء پسندوں کا خیال تھا کہ بیسب پچھ

ہندوقوم کی ' کمزوری' کی وجہ سے ہوا اور اس کا تدارک اسی طرح ممکن ہے کہ ہندوا پنے کمیونٹ کے

ساتھ رشتوں کو مضبوط کریں اور ایک جنگجویانہ انداز اپنا لیں۔ (اینڈرس اینڈ ڈیمل

ساتھ رشتوں کو مضبوط کریں اور ایک جنگجویانہ انداز اپنا لیں۔ (اینڈرس اینڈ ڈیمل

اس ماحول میں 1915ء میں ایک نئی ہندو تنظیم قائم ہوئی جس کا نام ہندومہا سجار کھا گیا۔
اس نے گائے کی حفاظت' ہندی کو دیو ناگری رسم الخط میں لکھنا اور ذات پات کے نظام کی اصلاحات جیسے ہندومسائل پر آ واز اٹھائی۔ ہندومہا سجا کے رہنماؤں کومسلمان علاء کی سیاست میں آمد پر سخت تشویش لاحق تھی کیونکہ چندمسلمان رہنماؤں نے ایک مقدس جنگ اور عوثی اتحاد اسلامی کی ضرورت پر زوردیا تھا۔ ہندوا حیاء پہندوں نے محسوس کیا کہ جنگجو یا نہ اسلام کا موثر طور پر مقابلہ کرنے کے لیے ایک تنظیم کے قیام کی ضرورت ہے۔ ہندومہا سجانے احیاء پہندی کی اس مقابلہ کروایت کو جاری رکھا جس نے اپنا پہلا اظہار 1867ء میں بنگال میں کیا تھا۔

اس وقت ہندو تہذیب پر فخر پیدا کرنے کے لیے ہندو میلہ نامی تظیم قائم کی گئی ساور کر نے 1899ء میں بمبئی میں متر اسلہ نامی تنظیم قائم کی ۔ بعد میں یہ بھنوا بھارت سوسائی ( ینگ انڈیا سوسائی ) کے نام سے جانی گئی۔ اس نے بیرونی تسلط کی بیڑیاں کا بھینگنے کے لیے سلح جدو جہد کی و کالت کی ۔ لیکن ان سب میں سے احیاء پیندوں کی معروف ترین تنظیم آریہ بیاج ثابت ہوئی۔ اسے ایس ڈی سرس وقی نے 1875ء میں قائم کیا تھا۔ یہ ایک اصلاحی تحریک تھی جو شالی ہندوستان خصوصاً پنجاب میں بہت مقبول ہوئی۔ اس نے ہندو مذہب کے چند بنیادی عناصر کو تبدیل کرنے کی کوشش کی ۔ جیسے ذات پات کا نظام رسومات میں برہموں کی برتری بھین کی شادی اور بتوں کی بوجا۔ اس تنظیم نے وحدانیت کی تلقین کی اور مذہبی رسومات کو سادہ بنایا۔ تنظیم سازی کی تکنیک

میسائی مشنریوں کو دیکھ کر اخذ کی گئی تھی۔ (اینڈرین اینڈ ڈیمل 28-1987:16 ' ہارڈی 141-1972:139)۔

کشیوبالی رام میجوار نے 1925ء میں نا گپور میں آ رائیں ایس کی بنیادر کھی۔ آ غاز ہے ہی بینظیم رامائن کی رزمیہ کہانی سے جڑی ہوئی تھی۔ اس کی سوانح عمری لکھنے والے کے مطابق میجوار نے اس تاریخی موقع کے لیے و جوشامی کے مقدس دن کا چناؤ کیا۔ ( دیش پانڈ ہے اور راماسوا می نے اس تاریخی موقع کے لیے و جوشامی کا وہ دن جب آ رائیں ایس کی بنیا در کھی گئی برائی کے او پراچھائی کی فتح کی روایتی علامت ہے۔ اس دن رام نے شیطان بادشاہ راون کو شکست دی تھی۔ اس کے علاوہ بی روایتی علامت ہے۔ اس دن رام نے شیطان بادشاہ راون کو شکست دی تھی۔ اس کے علاوہ بی تہوار بھی ان مقدس تاریخوں میں منائے جاتے ہیں جو رام کی زندگ کے ساتھ منسوب ہیں۔ (باسو 1993:39 کی بیٹوں میں منائے جاتے ہیں جو رام کی زندگ کے ساتھ منسوب ہیں۔ لاباسو کو جاتے ہیں جو رام کی زندگ کے ساتھ منسوب ہیں۔ اس کو چاہیے کہ اپنی جسمانی وہتی اور ہر لحاظ سے تربیت کریں لخاظ سے تربیت کریں بانڈ سے ترقی کرنی چاہیے۔ ''ہم سب کو چاہیے کہ اپنی جسمانی وہتی اعلان کیا۔ ( دیش پانڈ سے اور راماسوامی 1981:82 )۔

سوامی سیوکوں کے لیے پریڈ کے دوران یو نیفارم پہننا (خاکی نیکر) جلد ہی لازمی ہوگیا۔
1927ء میں منتخب ارکان کے لیے ایک خصوصی تربیتی پروگرام تشکیل دیا گیااس پروگرام کا مقصد یہ تھا کہ سوامی سیوکوں کواس قابل بنادیا جائے کہ وہ اپنے طور پر آ رایس ایس کی سرگرمیوں کو جاری تھا کہ سیال جسمانی نشو ونما کے لیے ایک تربیتی کمپ کا انعقاد عمل میں آیا جس میں ضبح پانچ جبحہ سے لکرنو بجے تک ورزشیں کروائی جاتی تھیں اور اسی طرح سے شام کے وقت بھی۔ دو پہر کے اوقات میں بحث مباحث اور لکھنے پڑھنے کا عمل ہوتا تھا۔ ہندوستان بھر میں روایتی ہندو جمنازیم کے اوقات میں بحث مباحث اور کیھنے پڑھنے کا عمل ہوتا تھا۔ ہندوستان بھر میں روایتی ہندو جمنازیم سیری انداز زندگی کے قریب ترین ہوتا ہے۔ بیتر بیتی کمپ آج تک چلے آرہے ہیں۔ روزانہ کی سئرگرمیوں کا آغاز اس قسم کی دعاؤں سے ہوسکتا ہے:

اس دهرتی ما تا گوسلام جہاں میں بیدا ہوا

اس ہندوعلاقے کوسلام جہاں میری پرورش ہوئی

دھرم کی اس وادی کوسلام جس کے لیے میری جان بھی حاضر ہے

اس کے لیے میں بار بار سلام پیش کرتا ہوں۔ (دیش پانڈے اور راما سوامی

آرالیں ایس تنظیم میں بنیادی یونٹ شاخ کہلاتے ہیں۔ ہرشاخ میں ممبرشپ بچاس سے
سومردوں پرمشمل ہے۔ آج کل خیال کیا جاتا ہے کہ ملک بحر میں تین لا کھ شاخیں ہیں۔ ہرشاخ
آگے مرکے لحاظ سے چارگروپوں میں تقسیم کی جاتی ہے، 10-6 '10-4 '10-10'8-11 اور 28 سال
سے او پر۔ بیگروپ آگے مزید چھوٹے گوتوں (گروپوں) میں تقسیم ہوتے ہیں جس میں اراکین
ایک مشتر گریم کے گروپ میں ہوتے ہیں اور ایک مخصوص محلّہ میں رہائش اختیار کرنے کی کوشش
کرتے ہیں۔ شاخوں کے او پر منڈل کمیٹیاں ہوتی ہیں جو تین یا چارشاخوں کو باہم ملا کر قائم کی
جاتی ہیں۔ اور پھر دس سے بارہ منڈل ل کرایک گر (شہر) کمیٹی کی سطح پر انجام ویا جاتا ہے۔ ریاسی
اور مرکزی اسمبلی بھی اپنا وجودر کھتی ہیں گر ان کے پاس کوئی تقیقی اختیار نہیں ہوتا۔ تنظیم
اسمبلیاں اور مرکزی اسمبلی بھی اپنا وجودر کھتی ہیں گر ان کے پاس کوئی تقیقی اختیار نہیں ہوتا۔ تنظیم
میں سب سے بڑا عہدہ سرسنگ چلک ہے۔ ان کے آئین میں اسے رہبرا ورفانی کہتے ہیں۔ بعض
اوقات آسے گرویا اوتار (وشنوکا نیا جنم) بھی کہا جاتا ہے۔ ایم ایس گووالکر کو بچوار نے 1940 میں
اس عہدہ کے لیے چنا۔ اور گووالکر نے آئی و فات سے چندروز پہلے بی دیوراس کو 1973 میں اس

قوم پرتی کی تحریک میں ہندوستان کی 1947 میں آزادی تک آرایس ایس نے غیرسیا ک کردارا پنائے رکھا۔ مثال کے طور پروی ڈی ساور کرجو ہندومہا سبھا کے صدر منتخب ہوئے اس نے کی دارا پنائے رکھا۔ مثال کے طور پروی ڈی ساور کرجو ہندومہا سبھا کے صدر منتخب ہوئے اس نے کی دفعہ آرایس ایس کے خالصتا ثقافتی رنگ ہونے کی بنا پر فدمت کی (اینڈرس اینڈ ڈیمل 1987:86)۔ سنہ 1948 میں اس تنظیم پر پابندی لگادی گئی کیونکہ حکومت کوشبہ تھا کہ آرایس ایس اور ہندومہا سبھا دونوں مہاتما گا ندھی کے آل کی سازش میں شریک ہیں۔ قاتل تھورام گوڈ سے پہلے آرایس ایس کارکن رہا تھا مگر پھراس نے تنظیم کواس بناء پرچھوڑ دیا کہ اس کے خیال میں بیزیادہ کٹر نہیں تھی قبل کے دوت گوڈ سے ایک جنگہو تظیم ہندوراشٹر اول میں شامل تھا۔ اس وقت وہ پونہ سے شاکع ہونے والے ہندومہا سبھا کے حامی اخبار کا بھی مدیر تھا۔ (باسو 20-23)۔ 1993:23 کی بیاست میں زیادہ سرگری سے حصہ لینے گئی۔ تنظیم کی بیابندی کے بعد آرایس ایس زیادہ سرگری سے حصہ لینے گئی۔ تنظیم کی

جنگویا نہ ساخت پر پردہ ڈالنے کے لیے ساجی بھلائی کے ٹی کام بھی شروع کیے گئے۔ سیاست کی طرف اس ربخان کے سائھ کی دہائی کے آغاز میں واضح ہونے گئے۔ آرالیں ایس کو وام کی طرف سے اور زیادہ تو قیر طف گی اس کا ظہار 1963ء میں حکومت کی جانب سے اسے 26 جنوری پر کی ہوم جمہوریہ کی پر ٹیڈ میں شمولیت کی اجازت دینے سے ہوتا ہے۔ 1962 کی انڈیا چین جنگ کے دوران ابھرنے والے قوم پرسی کے ربخان نے شظیم کو بہت فائدہ پہنچایا۔ ساتویں دہائی کے دسط میں جب وزیراعظم اندراگاندھی نے ایم جنسی نافذکی تو آرالیں ایس اپر دوسری پارٹیوں کی طرح دوبارہ پابندی لگادی گئی۔ اس دوسالہ ایم جنسی کے دوران آرالیں ایس اور ہندوتو آکی پوری کرے کی نے ہندوقوم پرسی کا مزید لبرل لبادہ اوڑھ لیا۔ آرالیں ایس اوراس کے سیاسی حریفوں کے در سیان شک وشبہات کے سائے کم ہونے گئے۔ 1977 میں اندراگاندھی کی شکست کا سہرا جزوی طور پر اس شظیم کے سربھی باندھا گیا۔ جن آپارٹی نے کل 542 سیٹوں میں سے 298 سیٹیں جیت طور پر اس شکھ پارٹی کا حصہ 93 سیٹیں تھا (اینڈرین اینڈ ڈیمل 542 سیٹوں میں سے 298 سیٹیں جیت لیں جن عکھ پارٹی کا حصہ 93 سیٹیں تھا (اینڈرین اینڈ ڈیمل 542 سیٹوں میں سے 1987:1981 ابوجا کیں جن 1987:1981 میں ہوجا

جن على پارٹی کو 1951 میں آ رائیں ایس کے ساسی ونگ کے طور پر قائم کیا گیا تھا۔ چند رہماؤں کا خیال تھا کہ ایک بڑی عوامی تائید کے باوجود ان کی کوئی سیاسی آ واز نہ تھی (اہوجا 7 ۔:1994) ۔لیکن چند سینئر رہنماؤں نے ٹی پارٹی کی بڑی شدت سے مخالفت کی ۔ بھارت جنآ پارٹی نے 1980ء میں جن نگھ کی جگہ لے لی۔ جن نگھ پارٹی کے قیام سے پہلے ایک طلبہ نظیم اکھل بھارت ودیارتھی پریشد نے 1948ء میں ہندوتو اکی تحریک کو بڑھاوا دیا اور 1955 میں ہندو ان خاندان' نے ایک نیامبر حاصل کرلیا اور ایک ٹی مزدورتر کیک بھارت پر دور سکھ بنانے کا فیصلہ کہا۔ 1964 میں وشواہندو پریشد کی تشکیل کے بعد ہندوتو اکتر کیک مثلیث کمل ہوگئ۔

ایودهیا میں باہری مسجد کی شہادت پر آرالیں ایس پر تیسری مرتبہ پابندی لگادی گئے۔ قومی حکومت نے وشوا ہندو پر یشد کو جھی غیر قانونی قرار دیا۔ حقیقت میں مسجد کی شہادت کا منصوبہ ای تنظیم نے منظم کیا تھا۔ اسی نے دو ہزار کی آبادی والے ہرگاؤں میں رام مندر کی تعمیر میں استعال ہونے والی اینٹوں پر مقدس بھجن پڑھنے کا انظام کیا۔ اس طرح سے ہندوؤں کی ایک بری تعدا کو سیاس کھاظ ہے متحرک کردیا گیا۔ (انجینئر 1991:191)

# قدرتى نظم كاتصور

عالمی ہندو تناظر میں دھرم کا تصورتمام تصورات میں ہے اہم ہے۔ اگر چدایک مذہبی یا فلسفیاندروایت سے دوسری روایت تک اس کے معنی معمولی سے بدل جاتے ہیں تاہم ان تمام توضیحات میں بیدخیال مشترک ہے کہ ایک خاص انفرادی معاشر ہے اور کا نئات میں اس کا مطلب ایک ''قدرتی ترتیب'' یا جبلی قانون'' کے قریب تر ہے۔ ہندوقومیت پرستوں نے بھی دھرم کے تصور کو برخ ھاوادیا۔

آرایس ایس کے دوسر بے رہنماایم ایس گودالکر نے دھرم کوکا ننات اور انسانی جبلت کا فطرتی اور بنیادی قانون قرار دیا۔ اس کے مطابق دھرم کا یہ قانون مختلف حالات میں رویوں کا معیار طے کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ اگر ہم دھرم کے تصور کوآ گے بڑھا کیں تو نہ صرف ریاست اور قوم ملکے تمام نوع انسانی کی فطرت کوسا منے رکھنا پڑے گا۔ دوسر بے الفاظ میں توم کی تعمیر فطرتی قوانین کے خلاف نہیں ہو سکتی۔ (گودالکر ایادھیایا اور تین گاری 1991:48) اور اس نے زور دیا کہ چونکہ دھرم سب سے اعلی و برتر قانون ہے ان کی ریاست کا آئیڈیل دھرم راج ہونا چاہیے۔ حکی کہ خدا نے برتر بھی ''جو کہ ہرکام کرسکتا ہے گردھرم کے خلاف نہیں جا سکتا۔' (گودالکر ایادھیایا اور تینگاری 1991:49)

عملی طور پراس کا مطلب ہے کہ ہندوقومیت پرستوں نے ہندوستان کے فطر تی رہائشیوں اور ملک کی قدرتی سرحدوں کے ساتھ ساتھ معاشرے میں قدرتی نظم کی بھی تعریف متعین کرنے کی کوشش کی ہے۔ (دھرم راج یارام راج)

1915ء میں وی ڈی ساور کرنے ہندوتو اکے نام سے ایک کتاب کھی۔ اس کتاب نے آر ایس ایس کے بانی کشیو میچو ارکے خیالات پر گہرے اثرات چھوڑے۔ ہندوتو امیں ساور کرنے ہندوکون ہے کہ مسئلے کوحل کرنے کی کوشش کی۔ اس نے اعلان کیا کہ یہ مسئلہ ہندو ہندومت اور ہندوتو اکی اصطلاحات کے ڈھیلے ڈھالے اور بے درینج استعال کی وجہ سے پیدا ہوا ہے۔ ساور کر اپنی کتاب کا آغاز نام کی اہمیت پر ایک کمبی بحث سے کرتا ہے۔ کیونکہ اس کے مطابق ''کوئی بھی ایس سے منسوب لفظ کے ساتھ گہری مناسبت رکھتا ہے اور نام بھی اتنا ہی اہم ہوجاتا ہے جتنی کہ وہ

چزخود ـ "(یانڈے 1993:247)

صوفی کی روایت اور ہندو بھگتی کی رسومات سے ملتے جلتے اپنے اس نظریے کو ساور کرنے ایا ہی دائر سے میں ایڈ جسٹ کرنے کی کوشش کی۔سب سے پہلے اس نے ملک کا ایک مخصوص نام چننے کی کوشش کی۔ اس کے خیال میں انڈیا کے درج ذیل نام ہو سکتے تھے: آریاور تذہر ہمن ورتۂ دکھنا پاٹھ، بھارت ورش اور ہندوستان۔ اس نے آخری نام کو چنا کیونکہ اس کے خیال میں اس مندس سرز مین کا یہی حقیقی، متنداور مقدس ترین نام ہوسکتا تھا۔

ہندوتواہیں ساور کرنے اس عام دلیل کو شلیم کیا کہ ہندواور ہندوستان کی اصطلاح ماضی بعید میں سندھو سے نکلی ہے۔ آریاؤں نے دریائے سندھ اور بعد میں برصغیر کے تمام دریاؤں اور سندھو سے نکلی ہے۔ آریاؤں نے دریائے سندھ اور بعد میں برصغیر کے تمام دریاؤں اور سندروں کو بینام دیا تھا۔ ساور کر لکھتا ہے: ''بیعین ممکن ہے کہ اس زمین کے حقیق باشندے پہلے عظیم سندھوکو ہندو ہی کہتے ہوں اور پھر آریاؤں کے مخصوص نطق کی وجہ سے بیسندھو میں بدل گیا ہمزے پس اس سرزمین اور اس کے باشندوں کا ویدک نام سندھو سے بھی عرصہ قبل ہندور ہا ہوگا۔ ہوگا۔ (یا تک کے 1993:247 کے باشندوں کا ویدک نام سندھو سے بھی عرصہ قبل ہندور ہا ہوگا۔ (یا تک کے 1993:247 کے باشندوں کا ویدک نام سندھو سے بھی عرصہ قبل ہندور ہا ہوگا۔

ساورکر کے مطابق ہندوتوا کی اصطلاح سے مراد صرف ہندو مت نہیں ہے بلکہ یہ ہندوتہذیب اور تاریخ کا مکمل احاطہ کرتی ہے۔ ہندومت تو اس تہذیب کا جے ہندوتوا کہتے ہیں ایک معمولی حصہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس نے انڈیا میں بسنے والے تمام لوگوں بشمول ہندو مسلم سکھ عیسائی اور پارسیوں کے ہندوکی اصطلاح استعال کی ہے۔ گذشتہ صدی کے اختقام پرائھنے والی قوم پرسی کی تحریک میں بہت ہی ایسی مثالیں ملیس گی جن میں مختلف مذہبی گروہوں نے اس اصطلاح کا ایک ڈھیلا ڈھالا استعال کیا ہے۔ مثال کے طور پرمسلمان قوم پرست رہنما سرسیدا حمد خان نے (1898۔1817) ہندوکی اصطلاح ہندوستان میں رہنے والے لوگوں کے معنی میں استعال کی۔ (پانڈے 1893۔1992)

سب سے اہم بات میہ کہ ' دحقیق'' ہندوؤں نے اپنی زمین کی طرف قدرتی اور سی حرویے اختیار کیے۔ ساور کر زور دے کر کہتا ہے کہ' ہندو کا مطلب ہے ایسا شخص جو بھارت ورش کی اس سرزمین کو دریائے سندھ سے دمنروں تک پھیلی ہوئی ہے اپنی دھرتی ما تا اور مقدس سرزمین ما نتا ہے جہاں اس کے ند ہب نے جنم لیا۔ ساورکر کے بعد آرایس ایس کے رہنماایم ایس گودالکر نے ہندوستان کے قدرتی سرحدوکو طے کرنا کی اہمیت پرزور دیا ہے۔ اپنی سب سے معروف کتاب ہم اور ہماری قومیت کی تعریف (1939) میں کہتا ہے انڈیا یا ہندوستان کا مطلب سمندر سے سمندر تک پھیلی ہوئی سرز مین۔ (گودالکر 1980) حقیقت میں کتاب کی جلد پردیئے گئے نقشے میں انڈیا کی جغرافیائی سرحدون کی حدوددی گئی ہیں جوافغانستان سے برما تک پھیلی ہوئی ہیں جس میں سری لئکا بھی شامل ہے ( پچری 1993) و

انٹریا کے ذات پات کے نظام میں یہ بات کہنامعمول ہے کہ ہر خص کوائی ذات دھرم کی پیروی کرنی چاہیے۔اگر آپ پی ذات کی ذمہ داریاں پوری نہیں کرتے تو آپ نطر تی تر تیب کی خلاف ورزی کررہے ہیں۔ورن دھرم نظریے کے مطابق نوع انسانی کوچار قسموں میں تقسیم کیاجا تا ہے جن کی اہمیت ان کی نہ ہی پاکیزگی کی بنیاد پر طے کی جاتی ہے۔ ہندوادب اور عام ہندومت میں ایسی بہت کی مثالیں ملتی ہیں جن میں علم الاعضا اور علم الحجو انات کے استعار کے استعال کرکے میں ایسی بہت کی مثالیں ملتی ہیں جن میں علم الاعضا اور علم الحجو انات کے استعار کے استعال کرکے ذات پات کے نظام کو قانونی اور فطر تی بنانے کی کوشش کی گئی ہے۔ دوسرے جانوروں یا جانوروں اور والی استعاره کی اقسام کی طرح محتلف المبتیں ہوتی ہیں۔مقبول عام استعاره میں کی اقسام کی طرح محتلف انسانوں میں جن ہوگی ۔'آسی طرح ویش ورن سے تعلق رکھنے والے لوگ میں کہری کوشکار کی تربیت نہیں دے سکتے ۔'آسی طرح ویش ورن سے تعلق رکھنے والے لوگ دولت پیدا کرنے میں سب سے بہتر ہوتے ہیں کیونکہ ان میں قدرتی طور پر یہ صلاحت کا جذبہ ہوتا ہوں طرح سرائ طور پر اطاعت کا جذبہ ہوتا ہوں طرح سائے۔ اس طرح سے کا جذبہ ہوتا ہوں میں قدرتی طور پر اطاعت کا جذبہ ہوتا ہے اور شودر سب سے اچھے ملازم ہوتے ہیں کیونکہ ان میں قدرتی طور پر اطاعت کا جذبہ ہوتا ہوں سائن میں قدرتی طور پر اطاعت کا جذبہ ہوتا ہوں سائن میں قدرتی طور پر اطاعت کا جذبہ ہوتا ہوں سائن میں قدرتی طور پر اطاعت کا جذبہ ہوتا

### رامراج

لوگوں کوانفرادی طور پراور بحیثیت ایک معاشرہ کے اپنے دھرم کی پیروی کرنی چاہے ایک آئیڈیل معاشرہ قدرتی نظم کے مطابق کام کرتا ہے۔ ہندوتو اتحریک کی لغت میں آئیڈیل معاشرے سے مرادرام راج یا دھرم راج ہے۔ ان کاعقیدہ ہے کدرام کی بادشاہت حقیقی طور پر صرف ایک مرتبہ قائم ہوئی۔ وہ رام راج کو ایسے پیرائے میں بیان کرتے ہیں جوزمینی جنت یا

انسانیت کے سنہری ادوار کے بیانات میں عام نظر آتا ہے۔ (بحوالدایلیڈ 1960 ، تیمینن 1994)

ان کی دیومالائی تاریخی کہانی کا آغاز مسلمانوں کے دور حکومت سے پہلے ہوتا ہے۔ یہ وہ دور تھا جب انڈیا میں مندر جگہ جگہ تھیلے ہوئے تھے۔ بینشو ونما اور ترتی کا دور تھا جس میں ثقافت اور ذہانت اپنے عروج پڑھی۔ پھر مسلمانوں کا دور آیا اور بیسنہری دن رخصت ہوگئے۔ انڈیا تہذیب کے مقام سے گر کر ہر ہر بیت کے دنوں میں چلاگیا۔ مسلم دور کا مطلب ہے موت 'تاہی اور خونخواری جری ندہب کی تبدیلی ندہبی عدم رواداری اور معاشرتی ہربادی۔ مندروں کی تاہی نے اسی ثقافتی بحران کو اختصار سے بیان کردیا (بھٹ اچار بیہ 133۔132)

اس ثقافتی تباہی سے نکلنے کا ایک ہی راستہ تھا کہ ہندو ثقافت کی اصل کی طرف مراجعت کی جائے اور حقیقی شان کو دوبارہ دریافت کیا جائے۔ یہی وجہ ہے کہ رام کی جنم بھومی والے مندر کو ''آزاد'' کروایا جا تا بہت ضروری ہے کیونکہ اس کا مطلب ہوگا کہ ہندوؤں نے رام راج کی طرف پہلا قدم اٹھایا ہے۔ اس ثقافت کی طرف جس پروہ دوبارہ فخر محسوس کرسکیں گے۔ ان کی دیو مالائی تاریخ ہیرواور ولن انصاف اور بے انصافی 'دھرم اورادھرم' نظم اور بے نظمی کے درمیان جدوجہد کی کہانی ہے۔ مسلمان حکمر انوں کو ولن کے روپ میں دکھایا جاتا ہے اور ان کے خلاف جدوجہد کرنے والے ہندوؤں کو ہیروکاروپ دیا جاتا ہے۔

رام جنم بھوی کی کہانی گئی دیو مالائی قصول کے گردگھوتی ہے۔ ان میں قدیم ایودھیا گم ہونے اوراس کے دوبارہ دریافت ہونے اوررام کے بت کے مجزانہ ظہور کی کہانیاں شامل ہیں۔ رام تریت ہوگ میں ایودھیا میں پیدا ہوا جہاں اس نے اپنا بجپن گزارا۔ جب بادشاہ رام نے اپنا بجپن گزارا۔ جب بادشاہ رام نے اپنا بجپن گزارا۔ جب بادشاہ رام نے اپنا دارالحکومت سکیتہ منتقل کیا تو ایودھیا پرزوال آگیا۔ تاہم رام مندریارام کی جنم بھوی گمنا می میں بھی قائم رہا اگر چہاس کی اصل جگہ کے بارے میں روایات کم ہوگئیں۔ تب وکرم دتیا نامی شخص نے اتفا قالیودھیا دوبارہ دریا وقت کرلیا اورجنم استھان پر ایک مندر تعمیر کردیا۔ اس کے بعد ایودھیا دوبارہ زوال پذیر ہوگیا تاہم مندراورجنم استھان کی جگہ قائم رہیں۔ کہانی کے مطابق جب بابرانڈیا آیا تو اس نے دوسرے مسلمانوں کی طرح ہرطرف لوٹ مارکی۔ اس نے جنم استھان پر واقع مندرگرا کر اس نے دوسرے مسلمانوں کی طرح ہرطرف لوٹ مارکی۔ اس نے جنم استھان پر واقع مندرگرا کر اسے تعمیر کروا دی۔ مسلم اور پھر برظانوی دور حکومت میں ہندوؤں نے باربارکوشش کی کہوہ جنم استھان پر دوبارہ کنٹرول حاصل کر لیں مگر مندر کو آزاد نہ کروایا جا ساکا۔ 1949ء میں رام خود وہاں استھان پر دوبارہ کنٹرول حاصل کر لیں مگر مندر کو آزاد نہ کروایا جا ساکا۔ 1949ء میں رام خود وہاں

ظاہر ہوئے تا کہ ہندوؤں کواس مقدس جگہ کی تاریخ اوراسے آزاد کروائے کے لیےان کی ذمہ داریوں کا حساس دلاسکیں۔ (بھٹ اچار سے 1991:132)

ان کے مطابق انٹریا میں دوسرے تمام مقدس مقامات میں سے ایودھیا سب سے زیادہ مقدس شہر ہے۔ ایودھیا تمام دنیاؤں کی حقیقت کا منبع ہے۔ ان دنیاؤں میں براہمالوک اندرلوک مقدس شہر ہے۔ ایودھیا تمام دنیاؤں کی حقیقی فطرت تھی جہاں سے انسانی دنیا پیدا ہوئی ۔ کا نتات پیدا کرنے کے لیے مانوکوکام کرنے کے لیے ایک جگہ کی ضرورت تھی۔ اس لیے مانو ایودھیا کو جنت سے زمین پرلے آیا۔ ایودھیا کا شہراس لیے بھی مقدس ہے کیونکہ بیددریائے گئگا کے دائیں کنارے پرواقع ہے۔ جیسے کہ کہا جاتا ہے کہ بیدمقدس خطوط شال میں 48 26 عرض بلد اور مشرق میں 83 پرواقع ہے (بھٹ اچاریہ 1991:134 مری واستو 1991:38)

دلیل دی جاتی ہے کہ ہندوتوا گی تحریک نے ایک مقدس کتاب رامائن کو دوسری تمام مقدس کتابوں پر فوقیت دی ہے۔ رامائن کی کہانی جانی پچپانی ہے اور انڈیا بھر میں مقبول ہے (رچین 1994) جب دور درش ٹی وی نے 1987ء میں رامائن کی کہانی پر بٹنی ایک سیر بل دکھانا شروع کی تو اس نے انڈین ٹی وی سے دکھائے جانے والے تمام پروگراموں کی مقبولیت کے ریکارڈ تو ڑ دیئے۔ کہا جاتا ہے کہ اس سے پہلے جنوبی ایشیا کی اتنی بڑی آبادی بھی بھی کسی ایک سرگری میں مشغول نہیں ہوئی تھی۔ مشاہدوں کے انداز سے کے مطابق اسی لا کھ سے زیادہ لوگ ہر ہفتے اس سیر بل کود کھتے تھے۔ایک ایسی جگہ جہاں اکثر گھرانوں کے پاس ٹی وی نہیں ہے اور بجل کی سپلائی محدود ہے بہت سے لوگوں نے یہ پروگرام رشتے داروں کے گھروں چائے کے شالوں یا گاؤں بھر کے لوگوں نے ایک ٹی وی سیٹ کرا یہ پروگرام رشتے داروں کے گھروں چائے کے شالوں یا گاؤں بھر

ایک اتوار میں دہلی پہنچا تو میں نے دیکھا کہ بہت سےلوگ اس دن بجلی نہ ہونے کی بنا پر پروگرام کی قسط نیدد کیھ پائے۔ پچھلوگ اشنے ناراض ہوئے کہ غصے میں انہوں نے ایک مقامی پاور ہاؤس کوآگ لگادی۔

اس حقیقت کے باوجود کہ سرکاری نیٹ ورک نے پروڈیوسر کے ساتھ صرف ایک سال قسطیں دکھانے کا معاہدہ کیا تھا' ناظرین نے اسے بڑھانے کا مطالبہ کیا۔مثال کے طور پر جالندھر میں صفائی کے کام پر مامور کارکنوں نے رامائن کی آخری کتاب کے واقعات دکھائے بغیرسیریل

ختم کردینے پر ہڑتال کردی۔ یہ ہڑتال شالی انڈیا کے دوسرے شہروں میں بھی پھیل گئی اور حکومت کو صحت عامہ کو در پیش خطرے سے نبٹنے کے لیے مزید قسطیں دکھانے کا بھی بندو بست کرنا پڑا۔ رام کل کہانی میں کئی لوگ نہ ہمی لحاظ سے اتنے وابستہ ہو گئے کہ ٹی وی پر پروگرام دیکھنے سے پہلے وہ نہائی میں کئی وی سیٹ کو خانقاہ کی طرح پھولوں کے ہار پہنائے جاتے اور اس عمل کوایک نہ ہمی رسم سیمنے لگے۔ (رچین 4-3-1994)

رام مسلک کی ابتداء پانچویں اور چھٹی صدی عیسوی میں ہوئی۔ ہینس بخر کے مطابق وشنوکا رام کی صورت میں دیو مالائی ظہور قصہ گیتا کے دور میں مقبول ہوا۔ کیکن رام کی وشنوکی کممل اور صحح تصویر کے طور پر عبادت کی ابتداء گیار ہویں اور بار ہویں صدی میں جا کر شروع ہوئی۔ شالی انڈیا میں آز آد ہندودور میں یہ مسلک ظاہر ہونا شروع ہوا۔ اس وقت تک مسلمانوں کے قدم پوری طرح جے نہیں تھے۔ (بخر 1986:63,66 مری واستو 1991:39)

ہندومت میں رام کی عبادت کاعمل آ ہستہ آ ہستہ شروع ہوا۔ شالی انڈیا میں بیمل ایک ابذباتی وابستگی کی صورت میں پھیلا۔ ان صدیوں (تیرہویں سے سواہویں) میں فرجی زندگی کا ایک اہم عضرنام کے عقیدہ کا ابھرنا تھا۔ یعنی خدا کے نام کو بار بار جیپنا تا کہ اس سادھن کے ذریعے نجات مل سکے۔ اور پندرہویں اور سواہویں صدی میں رام کا نام خدا کی جگہ یکارنا ایک معمول بن چکا نفا۔ (بخ 124 - 1986: 1980)

رام کی پرستش کے عقید ہے کو تیرہویں صدی میں قبولیت حاصل ہونا شروع ہوئی رام کی بیدائش کے میلے کو تیج شاخت ہادری نے دی جس نے ہندو دھرم پر اپنی کتاب 1260 سے (1270 کے درمیان کھی سولہویں صدی کے بعدرام کی کہانی اتی مقبول ہوگئ کہ یہ دیہاتی ثقافت اور نہ ہب میں گندھ گئے۔ رام کی بطور ایک آئیڈیل انسان ہیر و بادشاہ اور وشنو کے اوتار کے بہتش شروع ہوگئے۔ (سری واستو 1991:42)

ہندوتوا ی تحریک نے جس طرح رام کی روایتی مورتیوں کے بارے کہانیوں کو تبدیل کیا وہ روادی ہورتیوں کے بارے کہانیوں کو تبدیل کیا وہ رواد کچسپ ہے۔مقبول عام ہندومت کے مطابق مورتیاں خدائی کی ضروری خصوصیات کو ظاہر کرتی ہیں۔ بدن انداز جسمانی اشارے چہرہ اور حتی کہ لباس بھی اس شائل کا ہوتا ہے کہ جس سے کسی خدائی صفت کے معنی اخذ کیا جا سکیس۔روایتی مورتیوں میں رام جائی اور کشمن کو کندھے سے کندھا

جوڑے' پرسکون' مسکراہٹ کے ساتھ سامنے کو دیکھتے ہوئے دکھایا جاتا ہے۔ ہنومان ان کے قدموں میں بیٹھا ہوتا ہے۔ ارام کے ہاتھ میں عموماً سلامتی بخل' نیکی اوراحسان کی صفات کو پیش کر رہے ہوتے ہیں۔ ( کپور 1993:74)

ہم مثال کے طور پر دو پوسٹروں ایک روایتی اور دوسرا ترمیم شدہ پرنظر ڈال سکتے ہیں۔ پہلے پوسٹر میں رام میں تا اور کشمن ہمیں سیدھا سامنے دیکھ رہے ہیں۔ آمنے سامنے ہونے کاعمل پجاری اور مورتی کے درمیان تعلق میں بڑاا ہم ہوتا ہے۔ ہنو مان ان کے قدموں میں گھٹنوں کے بل کھڑا ہے۔ رام اوراس کے ساتھی یہاں شان وشوکت احسان اور سکون ظاہر کررہے ہیں۔

ترمیم یاتح بیف شدہ پوسٹروں جو کہ براہ راست ابودھیا کے مسئلے کی پیداوار ہیں میں تصویروں
کا موڈ پرسکون کی بجائے کچھ اور محسوس ہوتا ہے۔ رام پوری طرح مسلح اور اکیلا جنگ کے لیے تیار
کھڑا ہے۔ وہ ایک مندر کی خاطر تمام بری طاقتوں سے نکر لینے کی فکر میں ہے۔ روایتی پوسٹروں
میں رام کا بدن کسرتی نہیں بلکہ کسی قدر نرم اندام ظاہر ہوتا ہے۔ جبکہ ہندوتو اتح یک کے پوسٹروں
میں رام کو ایک ناراض جارحانہ اور کسرتی بدن کے مالک شخص کے طور پر دکھایا گیا ہے
میں رام کو ایک ناراض جارحانہ اور کسرتی بدن کے مالک شخص کے طور پر دکھایا گیا ہے
( کیور 105۔100۔1993)

دوسرے پوسٹر میں رام کوا کیلے دکھایا گیا ہے۔ اس کی ہتھیاروں کی کثرت ذہن میں ایک جنگجوکا تصورا بھارتی ہے۔ اس کی دھوتی اٹر نبی ہے جبکہ اس کا سینداور ٹائگیں نگی ہیں۔ بال ہوا میں کھلے ہوئے ہیں۔ وہ ایک عزم کے ساتھ ایک سور ما کے طور پر سزادیئے کے لیے تیار ہے۔ اب وہ راون کے خلاف نہیں بلکہ مسلمانوں کے خلاف صف آرا ہے۔ طوفانی موسم انڈیا میں موجودہ ثقافتی بحران کی علامت ہے۔ قوم اور ہندوثقافت خطرے میں ہے۔ اس پوسٹر کاعملی پیغام ہیہ کہ ہر ہندو مردکورام کی پیروی کرنی چا ہیے اور اگر ضرورت پیش آئے تو ہتھیاروں کے ساتھ برائی مسلمانوں کے خلاف لڑنا چاہیے۔

اکٹریددلیل دی جاتی ہے کہ ہندودتو اتح یک کے ہاتھوں ہندومت سامی نسل کی صفات حاصل کرتا جارہا ہے۔ صرف ایک خدارام ہے۔ ایک مقدس کتاب اورایک مقدس جگہ ایودھیا ہے جہاں پریہ جہان اور ہندو تہذیب کی تخلیق ہوئی۔ ہینس بخر کے مطابق (88-85: 1991) مقدس جنگ کا تصور تیر ہویں صدی سے پہلے کے ہندومت سے مطابقت نہیں رکھتا۔ ہندومت میں سے انکی جنگ کا تصور تیر ہویں صدی سے پہلے کے ہندومت سے مطابقت نہیں رکھتا۔ ہندومت میں سے انکی

کا تصور گھلا ہوا اور ناکمل سا ہے جو اس دو ہری سپائی کے تصور کے الٹ ہے۔ اس طرح کا عالمی تصور ان اللہ ہے۔ اس طرح کا عالمی تصور ان اور برائی کے درمیان طاقتور دوئی کوشامل نہیں رکھ سکتا۔ ہندوؤں نے انفرادی طور پر اپنی اپنی ارواح کی نجات کی کوشش کی ہے۔ یہی وجہ ہے سامی نسل کے ند ہوں کی طرح ہندومت میں ند ہبی کیوڈٹی کی وہ پگا تکت نظر نہیں آتی۔

تا ہم سلم اور برطانوی ادوار میں صورتحال آستہ آستہ تبدیل ہوئی۔خصوصاً ثمالی انڈیا میں رام کی پوجا کی بنیاد پر ایک نئی ہندوشنا خت قائم ہوئی۔ لینی کہا جاسکتا ہے کہ اس ممل کے دوران خصوصاً بیبویں صدی میں نہ ہی کمیونٹی کی اہمیت بڑھی۔ ہندوؤں کی مقدس جنگ الودھیا میں راجم جنم بھومی کی رہائی پر منتج ہوئی۔ اس ممل کا موازنہ ہم قرون وسطی میں صلیبی جنگوں سے بھی کر سکتے ہیں جن کے بنیادی مقاصد میں سے ایک مقصد یہ تھا کہ بروشلم آزاد کروایا جائے۔

آٹھویں دہائی کے شروع میں ہندوقومیت کا ایک نیا دورشروع ہوا۔انہوں نے کئی ہندو اتحاد کی کانفرنسیں اور رتھ یاتریں جیسے وشال ہندی ایکیا یاتر ا' رام رتھ یاتر ااور ایکات مت یاتر ا منعقد ہونا شروع ہوئیں۔ان سیاسی رسومات کے ذریعے انہوں نے اتحاد کے نئے رشتے تلاش کرنے کی کوشش کی ہے جیسے مقدس اینٹیں' گنگا جل' آگ' خون اور مردوں کی را کھ۔ (بھٹ اجاریہ 1991:30)

آخری ایکات مت یا ترا تمبر 1995ء میں شروع ہوئی جو 25 دن جاری رہی اور نا گورشہر میں اختتام پذیر ہوئی جہاں آرایس ایس کا ہیڈ کوارٹر واقع ہے۔ نو یا تروں پر شتمل اس یا ترامیں پہلی یا تروں کے انداز کی پیروی کی گئی ہے۔ مختلف فدہ ہی اور سیاسی مسائل کو نعرہ بازی کے ساتھ سیاسی رنگ میں چیش کیا گیا ہے۔ وشوا ہندو پر بیٹد کے رہنماؤں کے مطابق اس یا تراکا بنیادی مقصد '' قوم کے خلاف سرگرمیوں مثلاً گائے کا ذبیحہ اور مسلمان اور عیسائی مشنر یوں کا ہندوؤں کو اینے فدہب میں واخل کرنا'' جیسے مسائل پرعوام میں شعور پیدا کرنا ہے۔ (رام کرش 17-195)

ایکات مت یاترا ظاہر ہے کہ انتخابات سے پہلے ایک مہم تھی۔ پارلیمانی انتخابات مارچ میں ہونا تھے۔ یاترا کے مرکزی مطالبات میں سے ایک مطالبہ یہ بھی تھا کہ ابودھیا میں رام مندر کی تغییر کی اجازت دی جائے اور کاشی اور تھر اکے مندروں کو بھی آزاد کروایا جائے۔ گذشتہ چنددہائیوں میں ہندوقومیت پرستوں نے ایک بات پھراس بات کا اعادہ کیا ہے کہ ہندومت خطرے میں ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ جدیدیت کے تج بات انڈیا میں ناکام رہے ہیں۔ عقلیت پندی سیکولرازم مادیت پرستی اور صارفین ازم جیسی مغربی اصطلاحات نے انڈیا میں تہذیبی بحران پیدا کر دیا ہے۔ رچ ڈ فاکس کے مطابق (76-790:1990) سابی ڈھانچ میں تبدیلیوں نے ہندوقوم پرستی کی بنیادر کھدی ہے۔ دیبات کی روایتی طبقہ اشرافیہ نے چھٹی دہائی سے اپنا معاشی اور سابی رتبہ کھودیا ہے۔ خصوصاً شالی انڈیا میں۔ دیباتی طبقہ اشرافیہ دوایتی طور پراونچی ارائی کی سیاست کی خواوں پر مشمل کی۔ اور اونچی جاتی کے مفاد میں ہے۔ دیباتی اشرافیہ روایتی طور پراونچی جاتی کے والے کے اور اونچی جاتی کے والے کے ایک کے اور اونچی جاتی کے والے کے اور اونچی جاتی کے والے کے اور اونچی جاتی کے اور اونچی کے اور اونچی کے اور اونچی کی سیاست کی ہیں۔ دیباتی اشرافیہ روای کی سیاست کی ہے۔

جدیدیت کے مل نے انڈیا میں بنیادی ساجی عناصر جیسا کہ روایتی بڑے خاندان اور گاؤں
کا معاثی ڈھانچہ کو بھی توڑ بھوڑ دیا ہے۔اس سے لوگوں کا شہروں کی طرف رجان تیزی سے بڑھ گیا
ہے۔ یہ منتقل ہونے والے لوگ جلد ہی بڑے شہروں سے برگشتہ ہوجاتے ہیں۔ یہ ساجی غیریقینی کی
کیفیت ہندوتو اتح کیک کو بہت بڑھاوا دیتی ہے چونکہ یتح کیک مجل سطحوں پر ماڈرن ازم کے خلاف
ممل کی دعوت دیتی ہے۔

اختصارے ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ ہندومت آ ہتہ آ ہتہ قرون وسطیٰ میں تبدیل ہوا۔ نئے مسلمان حکمرانوں کے خلاف مزاحمت نے شالی انڈیا کے ہندوؤں کے لیے چینج کھڑا کر دیا۔ اور اس عمل کے دوران نہ ہی کمیوؤی کی یگا گئت اور بھی اہم ہوگئی۔ رام کا مسلک اسی دور میں پیدا ہوا۔ انیسو یں صدی کے اواخر میں احیاء پہندی کی تحریک نے ماضی کو آئیڈیل بنا دیا اور مطالبہ کر دیا کہ ہندو ثقافت کی اصل کی طرف رجوع کیا جائے۔ آرائیں ایس اور ہندو تو اتحریک نے بیسو یں صدی کے دوسری دہائی میں بھی احیاء کی اس روایت کو جاری رکھا۔ رام کا مسلک ان کے ترمیم شدہ اور ساسی ہندومت میں ایک مرکزی عضر بن گیا۔ انہوں نے معاشرہ میں قدرتی نظم پرزور دیا۔ ایک ساسی ہندومت میں ایک مرکزی عضر بن گیا۔ انہوں نے انڈیا آئیڈیل معاشرہ دھرم پڑمل کرنے ہی وجود میں آسکتا ہے۔ اس نقط نظر سے انہوں نے انڈیا کے قدرتی باشندوں اور ملک کی قدرتی سرحدوں کا تعین کرنے کی کوشش کی ہے۔ گذشتہ چند دہائیوں سے فرقہ وارانہ فسادات میں تشویشناک اضافہ ہوا ہے۔ ہندوقو میت پرتی کے موجودہ دہائیوں ماڈرن معاشرہ کے کروشل کے طور پر بھی دیکھا جاسکتا ہے۔

#### Reference

Ahuja, Gurdas M. (1994) BJP and the Indian Politics, Policies & Programmes of the Bharatiya Janata Party. New Delhi, Ram Co.

Allen, Douglas (ed.) (1993) Religion and Political Conflict in South Asia. India, Pakistan, and Sri Lanka. New Delhi, Oxford University Press.

Andersen, Walter K., and Shridhar D. Damle (1987) The Brotherhood in Saffron. *The Rashtriya Swayamsevak Sangh and Hindu Revivalism*. New Delhi, Vistaar Publications.

Bakker, Hans. (1986) Ayadhya, (Graningen: E. Forsten. Graningen Oriental Studies, 1)

(1991) Ayadhya: A Hindu Jerusalem. An Investigation of 'Holy War' as a Religious idea in the light of communal unrest in India. Numen 38: 80-109.

Basu, tapan (et. Al.) (1993) Khaki Shorts and Saffron Flage. A critique of the Hindu Right. New Delhi: Orient Longman. (Tracts for the times, 1)

Bhattacharya, Neeladri. (1991) Myth, History and the politics of Ramjanmabhumi. In: Sarvepalli Gopal (ed.) Anatomy of a confrontation. The Babri Masjid-Ramjenmabhumi issue: pp. 122-140. New Delhi, Viking.

Chandra, Bipan. (1992) Communalism in modern India. New Delhi, Vikas.

Cohn, Norman. (1972) The Pursuit of the millennium. Revolutionary millenarians and mystical Anarchists of the Middle ages. London, Laodan. Paladin.

Das, Veena (ed.) (1994) Mirrors of Violence. Communities, Riots, and Survivors in South Asia. New Delhi, Oxford University Press.

Eliade, Mircea. (1960) The Yearning for Paradise in Primitive Tradition. In: Henry Murray (ed.) *Myth and Mythmaking*. New York: Braziller.

Engineer, Asghar Ali. (1991) Hindu- Muslim Relations before and after 1947. In: Sarvepalli Gopal (ed.) Anatomy of a Confrontation. The Babri Masjid-Ramjanmabhumi issuse, pp. 179-192. New Delhi: viking.

Fox, Richard G. (1990) Hindu Nationalism in the making, or the rise of the Hindian. In: Richard G. Fox (ed.) Nationalist Ideologies and the production of national cultures: pp. 63-80. Washington: American Anthropological Association. (American Ethnological Society monograph series. 2)

Golwalkar, M. S. (1980) Bunch of Thoughts. Bangalore: Jagarana Prakashana.

Golwalker, M. S., Deendayal Upadhyaya, and D. B. Thengadi. (1991) *The integral approach*. New Delhi, Deendayal Research Institute Suruchi Prakashan.

Hardy. P. (1972) The Muslims of British India. (London): Cambridge University Press. (Cambridge South Asian Studies, 13)

Hellman, Eva. (1992) Jagannatha Krossar Indian? Politisk Hinduism I Indian under 1980 – och 1990-talen. In: Nils G. Holm (ed.) Politisk och Religion- vdgar till befrielse eller till veldsutvvning? Pp. 147-169. Ebo: Ebo Akademi. (Religion svetensk apliga Skrifter, 23)

Jain, Girilal.(1994) The Hindu Phenomenon. New Delhi, UBS Publishers, Distributors.

Kapur, Anuradha (1993) Deity to Crusader: The changing iconography of Ram. In Gyanendra Pandey (ed.) Hindus and Others. The Question of Indentity in India Today: pp. 74-109. New Delhi: viking.

Pandey, Gyanendra. (1993) Which of us are Hindus?. In Gyanendra Pandey (ed.): *Hindus and Others*. *The question of identity in India today*: pp. 238-272. New Delhi: Viking.

Panikkar, K. N. (1991) A Historical overview. In: . Sarvepalli Gopal (ed.): Anatomy of a confrontation. The

Babri Masjid-Ramjanmabhumi issue: pp. 22-37. New Delhi: viking.

Purani, A. B. (1964) The Life of Sri Aurobindo. A Source Book. Pondicherry: Sri Aurobindo Ashram.

Ramakrishnan, Venkitesh. (1995) Saffran riders-The politics of Ekatmata yatras. Frontline (Madras, India) November 3, 1995.

Richman, Paula (ed.) (1994) Many Ramayanas. The Diversity of a Narrative Tradition in South Asia. Ed. By Paula Richman. New Delhi, Oxford University Press.

Deshpande, B. V., and S. R. Ramaswamy. (1981) Dr. Hedgewar, the Epoch-Maker. A biography. Ed. By H. V. Seshadri. Bangalore: Sahitya Sindhu, Sole distributors, Rashtratthana Sahitya.

Srivastava, Sushil. (1991) *The Disputed Mosque. A. Historical Inquiry*, New Delhi: Vistaar Publications.

Stern, Robert W. (1993) Changing India, Bourgeois revalution on the subcontinent. Cambridge: Cambridge University Press.

Tamminen, Tapig. (1994) Edistyksen myytti, kertamus modernin yhteiskunnan kulttuurisesta paradigmasta. Helsinki, Suomen antropologinen seura.

Yechury, Sitaram. (1993) What is this Hindu Rashtra? On Golwalar's fascistic indeology and the Saffran Brigade's practics. madras: A Frontline Publication.

Personal Interviews. Prof. Amiya Kumar Bagchi, Director of the Centre for Studies in Social Sciences, Calcutta (1995)

Dr. Asghar Ali. Engineer, Director of the Institute of Islamic Studies, Bombay (1995)

Prof. Triloki Nath Madan, University of Delhi, New Delhi (1995)

RSS officials, Keshal Bhawan, Calcutta (1995)

# عہد حاضر کے بھارت میں آزادی اور مکا لمے کا اسلامی پس منظر ''دلت آواز'' کی مسلم تحریروں کا ایک تجزبیہ

يوگندرسكند/ ترجمه: رحمان فيض

''دورِحاضر کے مسلمانوں کی سب سے بڑی ضرورت اسلامی آزادی کی ایک ایس جدید روایت کا فروغ ہے جو پیغیبراسلام صلعم کی تعلیمات کے عین مطابق ہو۔اس لیے کہ مذہب کامطمع نظر محض فکر ومراقبے کی بجائے عالمِ انسانی کے لیے معاشرتی 'سیاس' معاشی اور ثقافتی آزادیوں کا حصول ہے۔''(دلت آواز' میں مرادعلی یوسف زئی کی تحریر)

'' ہزاروں مساجد تقیر کی جارہی ہیں لیکن مجاہد کہاں ہیں؟ یہ مساجد بز دلوں کوجنم دے رہی ہیں۔ بھائی! آپ نے استحصال زدہ طبقات کے حقوق کی جدو جبد کا راستہ اختیار کیا ہے۔ آپ حقیق مجاہد ہیں اس لیے میں آپ کا احتر ام روایتی مولا ناؤں کی ظاہری وضع قطع سے کہیں زیادہ کرتا ہوں۔ یہ مولا ناحضرات جو جہاد کا درس نہایت جوش وخروش سے دیتے ہیں' عملی طور پر بالکل صفر ہیں۔'' دلت آواز کے مدیر کے نام اقبال یونس خان کا مراسلہ )

تعارف

اس حقیقت کے باوجود کہ بھارت انڈونیشیا کے بعد دنیا کی سب سے بڑی مسلم آبادی کا ملک ہے عہد حاضر میں یہاں اسلامی فکرو تحقیق کے شعبے کوافسوسناک حد تک نظرانداز کیا گیا ہے۔ بیدار کے تجزیبے کے مطابق اگرچہ اس میں خصوصیت کے ساتھ نشو وارتقاء کی شاندار صلاحیتیں

موجود ہیں لیکن اس کے باوجود بیشعبہ دانشورانہ جتو سے محرومی کا شکار رہا ہے۔(1) آج کے بھارتی مبکمانوں پرسامنے آنے والی زیادہ ترتحریروں میں ایک طرف علاءومشائخ کے ساتھ ساتھ ُدِیر مذہبی سیاسی اور معاشرتی بالا دستیوں کا ذکر ملتا ہے تو دوسری طرف بڑھتے ہوئے مسلم متوسط طبقے کوموضوع بخن بنایا گیا ہے۔مسلم آبادی میں موجود بیگروہ مخضر کیکن تسلیم شدہ بااثر حلقوں کے ردب میں سامنے آتے ہیں۔ بھارت میں اسلامی روایت کے بغورمطالعے سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ ایک مکمل اسلامی ڈھانچ میں دوسری سطح کی عوامی نمائندگی کا تناسب نہایت مختصر ہے۔ یہاں یہ بات نہایت اہمیت کی حامل ہے کہ بہت سے لوگوں کے خیالات کے برعکس اسلامی تعلیمات کی تفہیم کے لحاظ ہے بھارت کی مسلمان آبادی کے درمیان وسیع اختلافات موجود ہیں۔ جیا کہاس مضمون میں جائزہ لیا گیا ہے بھارت میں دوسری سطح کی عوامی اسلامی تفہیم نے ا پے طرز کی علیحدہ شناخت پیدا کرلی ہے جوعام طور پراعلی طبقے کی دین قیادت کے سامنے ایک چیلنج ئے طور پر کھڑی نظر آتی ہے۔ جہاں طبقہ بالا کی اسلامی تفہیم میں مسلمانوں کے شاندار ماضی کو پیش نظرر کھا جاتا ہے وہیں دوسری سطح کی اسلامی تفہیم میں 'جیسا کہ آ گے وضاحت کے ساتھ ذکر آئے اً؛ اسلام کومعاشرتی انصاف اورظلم واستبداد ہے نجات دلانے والی بھر پورتوت کے طور پر سمجھا جاتا ہے۔ جہاں ایک اسلامی نقطہ نظر شریعت کے پرز وراصرار اور ماضی کی پرشکوہ روایات سے اپنے تعلق کوسب سے زیادہ اہمیت دیتا ہے تو وہیں اسلامی تفہیم کا دوسرا نقطہ نظر ایک بہتر مستقبل کی حدوجہد کے جذبے سے سرشار ہے۔ اس لیے دورجدید کے بھارت میں اسلامی روایت کی وسعت وہمہ گیری سے پردہ کشائی کی وسیع مخبائش موجود ہے۔

سن اسی کی دہائی کے اوائل ہی سے ایک نہایت قابل ذکر گرنستا نظر انداز کی گئی حقیقت بھارت کی بہت بڑی مسلم آبادی کے چھوٹے حلقوں کی جانب سے روایق مسلمان قیادت پر برجتے ہوئے عدم اطمینان اوراحتجاج کا اظہار ہے۔ اس احتجاج کے ساتھ ساتھ ہمیں ان حلقوں کی بیانب سے غیر مسلم استحصال زوہ طبقات کے ساتھ اشتراک و بجبتی کے بڑھتے ہوئے رججان کا بھی بہتہ چلتا ہے جن میں خصوصاً دلت (احجھوت یا کچلی ذاتوں سے تعلق رکھنے والے لوگ) ، قبائلی اور برسرے بسماندہ طبقے شامل ہیں۔ بیر ججان مذہبی گروہ بندیوں اور معاشرتی آزادیوں کے حوالے دوسرے بسماندہ طبقے شامل ہیں۔ بیر ججان مذہبی گروہ بندیوں اور معاشرتی آزادیوں کے حوالے سے ایک نظر داسلامی نقط نظر کا آئینہ دار ہے۔ زیر نظر مضمون میں بنگلور سے شائع ہونے

والے پندرہ روزہ انگریزی شارے' Dalit Voice ''(دلت آواز) کے لیے کسی گئی مسلمان تحریروں کا تجزبید کیا گیاہے جن کی روسے اس نے اسلامی نقط نظر کو بچھنے میں مدد ملتی ہے۔

بھارت کے سب سے زیادہ پڑھے جانے والے دلت جریدے 'Dalit Voice' راحت آواز) کا آغاز 1980ء میں ہوا۔ معروف بھارتی صحافی وی ٹی راجشیر کی سرکردگی میں شائع ہونے والا یہ جریدہ استحصال زدہ طبقات اور انسانی حقوق سے محروم قومتیوں کی نمائندگی کا دعویدار ہے' اگر چہ راجشیکر خود مسلمان نہیں ہیں لیکن اس کے باوجود مسلمانوں کے ساتھ ان کی فراخدلا نہگن معاشرتی آزادیوں کے لیے ایک قوت کے طور پر اسلام کے بارے میں ان کے مثبت خیالات اور اونچی ذات کے ہندوؤں کے جرواستبداد کی شدید مخالفت کی وجہ سے مسلمانوں کی ایک کثیر تعدادان پر اینے بھر پوراعتاد کا اظہار کرتی ہے۔

'دلت آواز'انتهائی گُن اور کیسوئی کے ساتھ ہندوستان کی نظر انداز کی جانے والی قومیتوں اور گروہوں کے برے پیانے پراتحاد کی وکالت کرتا ہے جن میں اونچی ذات کے ہندوؤں کے سوا ند ہمب اور ذات پات کی بنیادوں پر وجود میں آنے والے تمام گروہ اور طبقات شامل ہیں جو مشتر کہ طور پر بھارت کی کل آبادی کا نوے فیصد ہیں اور جنہیں بیش کا بیت ہے کہ وہ اعلیٰ ذات کے ہندوؤں کے استحصال اور ظلم واستبداد کا شکار ہوئے ہیں۔ 'دلت آواز' کا اصرار ہے کہ اس ظلم و استبداد کا بھر پور مقابلہ اپنے مشتر کہ دشمن کے خلاف ایک عظیم تر انتحاد کی تشکیل اور بھر پور مشتر کہ جدوجہد کے ذریعے ہی کیا جا سکتا ہے۔

متعدد مسلمان دلت آواز کے لیے با قاعدگی کے ساتھ اپی تحریریں بھیجتے ہیں جن میں مسلمانوں کی مسلمانوں کی مسلمانوں کی مسلمانوں کی مسلمانوں کی ایک کثیر تعداداس جریدے کابا قاعدگی سے مطالعہ کرتی ہے جوایک اندازے کے مطابق اس کے کل قار کین کا پانچواں حصہ ہے۔(2)

اگرتمام نہیں تو دلت آواز کے لیے زیادہ تر مسلمان لکھنے والوں کا تعلق ان مجلی ذاتوں اور چھوٹی برادر یوں سے جو بچھلی صدیوں میں اسلام قبول کرنے والوں کی موجودہ نسلوں سے تعلق رکھتے ہیں۔(3) اس سلسلے کی ایک دلچسپ حقیقت سے کہ ان میں تمام کے تمام ہی با قاعدہ نہ ہی تعلیم سے نابلد ہیں اور ان میں سے کوئی بھی شخص کسی اسلامی مدرسے کا سندیا فتہ عالم نہیں ہے۔ان

کھنے وانوں میں زیادہ تر لوگ طلباء اساتذہ کارکن علاقائی سطح کے سیاستدان یا پھر چھوٹے تا جر حضرات ہیں۔ بیتمام لوگ دلت آواز کے نصب العین کے مطابق تمام محروم ومظلوم طبقوں کے بات اس استحاد واشتر اک عمل کے پرزور حامی ہیں۔اس بارے میں ایک اور دلچسپ بات سے کہان میں سے زیادہ تر افرادموجودہ دورکی مسلمان مذہبی قیادت کے بھی بخت خلاف ہیں۔

اختلافی ندہی قیادت میں بڑے اسلامی گروہوں مثلاً جماعت اسلامی اور تبلینی جماعت کی قیادت کے ساتھ ساتھ صوفیاء ومشائخ کے درباروں اور مزاروں کے سجادہ نشین اور بجاور بھی شامل ہیں۔ ان لکھاریوں کے نزدیک اس اختلاف کی بنیادی وجہیہ ہے کہ اس قیادت نے اسلامی نغلیمات کی حقیقی روح سے انحواف کیا ہے۔ مسلمانوں کی موجودہ فدہی قیادت کے مقابلے میں سے مسلمان لکھنے والے ایک ایک نئی انقلا بی فدہی قیادت کی ضرورت پر زور دیتے ہیں جو نہ صرف مسلمانوں ہی کے طبقاتی امتیاز کا خاتمہ کرے بلکہ دوسرے محروم واستحصال زدہ طبقوں کی رفاقت میں اونچی ذات کی ہندواقلیت کا محاسبہ کرے جو نہ صرف مسلمانوں بلکہ دوسرے استحصال زدہ طبقات کو در پیش تھمبیراور پیچیدہ مسائل کی قوت محرکہ ہے۔

اس مضمون میں روایتی مسلمان مذہبی قیادت کے خلاف بلند ہوتی ہوئی احتجاج کی ان صد وُل کا مسلمانوں میں بردھتی ہوئی سیاسی بیداری کے تناظر میں جائزہ لیا گیا ہے۔مصنف کا نقط نظر ہے کہ بھارتی مسلمانوں میں بردھتی ہوئی بے چینی اور روایتی منہبی قیادت کے بارے میں ان کے بردھتے ہوئے عدم اطمینان کا جائزہ اس قیادت کی مسلمانوں کے بنیادی مسائل حل کرنے میں ناکا بی اور او فجی ذات کے ہندووُل کے ظلم واستبداد کا شکار ہونے والے مسلمانوں کو جانی و مالی میں ناکا بی اور او فجی ذات کے ہندووُل کے ظلم واستبداد کا شکار ہونے والے مسلمانوں کو جانی و مالی میں سانے آنے والی عوامی نمائندگی کو معاشرتی تفریق و امتیاز کے خاتے اور طبقاتی آزاد یوں کے حصول کے لیے ایک طاقتور ہتھیار کے طور پر سمجھا جانا جا ہے۔

اس مضمون کوتین بڑے حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ پہلے جصے میں 1947ء کے بعد تعارت میں مسلمانوں کے حالات کا جائزہ لیا گیا ہے جن میں مسلمان خود کوایک غیر محفوظ اقلیت کی حیثیت سے جانتے اور بڑے پیانے پر تعصب وسلسلہ وارتشد د کا شکار پاتے ہیں۔ان مایوس کن حالات میں وہ ان مختلف قتم کی مدافعانہ حکمت عملیوں پڑ عمل پیرا ہونے پر مجبور ہوجاتے ہیں جوان کو

بدلتے ہوئے حالات و واقعات کا بخو بی سامنا کرنے کی ضانت دے سکیں۔ دوسرے حصے میں 'دلت آواز' کے کالموں میں عام مسلمانوں کی جانب ہے آج کی مسلمان مذہبی قیادت پر کی جانے والی بھر پور تنقید کا جائزہ لیا گیاہے جس میں جماعت اسلامی تبلیغی جماعت اور صوفیاء ومشائخ کے در باروں اور مزاروں کے سجادہ نشین اورنگران شامل ہیں۔مضمون کے تیسرے حصے میں اس نئے دینیاتی نقط نظر کا جائزہ لیا گیا ہے جواس تقید کے نتیج میں سامنے آیا ہے جیسے طبقاتی آزاد یوں کی نتی و بینیاتی تفہیم کا نام دیا گیا ہے اور جوعبد حاضر کے بھارت کے خصوص حالات کی پیداوارہے۔ يس منظر

1947ء میں بھارت کی تقسیم نے نومولود ہنددستانی مملکت میں مسلمانوں کوغربت و بہماندگی میں گھری ایک خوفزدہ اقلیت کی حیثیت سے متعارف کروایا۔ ان کے خلاف شدید تعصب کے ساتھ ساتھ روار کھے جانے والے ظلم وتشدد نے مام مسلمانوں خصوصاً ثالی علاقوں میں آباد مسلمانوں کو اینے علاقوں کے چھوٹے حچوٹے تاریک و بسماندہ خطوں تک محدود کر دیا۔(4) درمیانے طبقے کی ایک بری تعداد میں پاکتان جرت نے مسلمان اقلیت کو حقیقی قیادت ے محروم کر دیا اور یوں ایک ایسا خلا پیدا ہو گیا جے پُر کرنے کے لیے مدرسوں سے فارغ انتھیل علماء اور اسلامی تنظییں مثلاً جماعت اسلامی وغیرہ سامنے آنے گئے۔ تبلیغی جماعت کی جماعتی سیاست سے لاتعلقی اور اس کی مسلمانوں کی شناخت اورعقیدے کے تحفظ کی حکمت عملی نے اسے مسلمان آبادی کے بڑے حصوں خاص طور پر ہنر منداور نچلے متوسط طبقے میں ایک مضبوط قوت کے طور پر بروان چڑھاناشروع کر دیا۔ بید کیھتے ہوئے کہ کانگریس ہی وہ واحدسیاسی جماعت ہے جو اس بات کی اہلیت رکھتی ہے کہ مسلمانوں کی جانوں شناخت اور مفادات کے تحفظ کو در پیش ہندو سای قو توں کے بڑھتے ہوئے خطرے کو کم کر سکے ٔ ساس سطح پرمسلمان ووٹروں نے بحیثیت مجموعی کے بعد دیگرے کی انتخابات میں کانگریس یارٹی کوووٹ کا کمل حق تفویض کیا۔

1970ء کی د ہائی کے اواخر سے بھارتی مسلمان نی قتم کے چیلنجوں کا سامنا کرنے لگے جن کی وجہ سے ان کا روایق مسلمان قیادت پر سے اعتماد المقتا چلا گیا۔ ایسے میں کانگریس یارٹی نے ا ين كياك بندوووك بينك متحكم كرناشروع كرديا-اس كےعلاوه متعدد تحقيقاتي كميشنول نے اس امر کی تقد میں کر دی کہ کا گریسی رہنما دوسری قوتوں کے ساتھ مل کر ایسی بہت می تباہ کن کارروائیوں میں ملوث تھے جنہیں بھارتی پریس نے جانبدارانہ طور پر ہندو مسلم فسادات کا نام دیا۔ مسلمانوں کے کا نگریس پر برجے ہوئے عدم اعتاد کو کا نگریس کے ان وعدوں اور دعووں پر پورانہ از نے سے اور بھی تقویت ملی جو اس نے ان کے لیے ملازمتوں کے حصول اور مالی استحکام کے فروغ کے لیے کیے تھے مسلمانوں نے بھی دلت لوگوں کی طرح 'جو پہلے کا نگریس کا ایک محفوظ ووٹ بینک سمجھے جاتے تھے اب علاقائی حقوق اور طبقات و ذاتیات کی سیاست کرنے والی چیوٹی ووٹ بینک سمجھے جاتے تھے اب علاقائی حقوق اور طبقات و ذاتیات کی سیاست کرنے والی چیوٹی بارٹیوں میں دلچیوں لینا شروع کر دی۔ چنانچہ باہوجن ساج پارٹی اور جنا دل جیسی جماعتیں جو مخلی زات کے ہندوؤں مسلمانوں اور محروم طبقات کے اتحاد کا نعرہ لیکر سامنے آئی تھیں انجرتی ہوئی منظوق توں کے روپ میں جلوہ گرہونے لیکس۔

دلت اور بسماندہ طبقات کی تحاریک کی شاندار کامیابیوں نے جوخصوصیت کے ساتھ 1980ء کے بعد سے تیزی سے ابھر کرسامنے آئیں مسلمانوں کو بہت متاثر کیا۔ ایسے گروہوں ور جماعتوں کی اینے لیے خاطرخواہ اور بہتر تحفظات حاصل کر لینے میں کامیابی نے مسلمانوں کی ا یک بڑی تعدا دکواس بات پر آمادہ کیا کہوہ ایسے گروہوں اور جماعتوں کے ساتھ مل کراپے حقوق کی جدوجہد کریں۔ رفتہ رفتہ مسلمانوں نے استحصال زدہ طبقات اور تومتیوں کے حقوق کی بات کرنے والے افراد گروہوں اور پارٹیوں سے اپنے روابط استوار کرنا شروع کر دیئے۔اس کے ساتھ ساتھ انہوں نے سیاست میں زیادہ متحرک اور فعال کر دار ادا کرنا شروع کر دیا۔ 1992ء میں ہندوانتہا پیندوں کی جانب سے ایودھیا میں بابری مسجد کا انہدام بھارتی مسلمانوں کی زندگی میں ایک نیا موڑ ثابت ہوا۔ اس وقت کی مسلمان قیادت کی مسجد کو حفاظت اور ہزاروں مسلمان زند گیوں کو تحفظ فراہم کرنے میں کممل نا کا می نے مسلمانوں کی سیاسی فکر میں بنیادی تبدیلی پیدا کر دی۔ ایسے میں ایک مسلمان طبقے نے ایسی مسلمان قیادت کی ضرورت پر زور دیا جو ہندوانتہا پندوں کے ساتھ مذا کرات ٔ افہام وتفہیم اور مصالحت کی راہ ہموار کرے۔جبکہ مسلمانوں کے ایک اور طبقے نے جن کے نقطہ نظر کا جائزہ ہم اس مضمون میں خصوصیت کے ساتھ لے رہے ہیں ایک ایسی انقلابی قیادت کی ضرورت پر اصرار کیا جو'اسلامی انفلاب' کی جانب رہنمائی کرے اور جو دوسرے غیرمسلم استحصال ز دہ طبقون کے ساتھ مل کراونچی ذات کے ہندوؤں کے تسلط اوراستیداد

کے خلاف جدو جہد کر ہے۔ ان کا نقط نظر تھا کہ ماضی کی طرح اب مسلمان معاشر ہے کہ بڑے حصول میں ہونے والی ترتی و پیشرفت سے کٹ کر زندگی اسر کرنے کے تجمل نہیں ہو سکتے۔ مزید برآ ل ان کا اصرار تھا کہ نسبتا چھوٹی اور محروم اقلیت ہونے کے ناطے بھارتی مسلمان او نچی ذات کے ہندوؤں کے مطقہ اشرافیہ کا کیلے مقابلہ نہیں کر سکتے بلکہ انہیں ظلم واستبداد کی نمائندہ قوتوں کا مقابلہ دوسر ہے استحصال زدہ عناصر کے ساتھ اشتراک عمل کے ساتھ کرنا ہوگا اور یہ کہ الیٰ کسی مقابلہ دوسر ہے استحصال زدہ عناصر کے ساتھ اشتراک عمل کے ساتھ کرنا ہوگا اور یہ کہ الیٰ کسی پیشرفت میں رکاوٹ بننے کی بجائے اسلامی تعلیمات در حقیقت ایسے اتحاد و یہ بیت کی تجائے اسلامی تعلیمات در حقیقت ایسے اتحاد و یہ بیت کی تشکیل کا درس دیتی ہیں۔ صالات و و اقعات کی مناسبت سے مذہبی تشریح کو توضیع کرتے ہوئے اس مکتبہ فکر نے جماعت اسلامی موفیاء کے مزارات کے سجادہ نشینوں اور تبلیغی جماعت کے تکبرانہ اور رہا نہیت مردویوں کے برعکس جدید معاشرتی تنظیم کے ساتھ مربوط و ہم آ ہنگ ایک نئی اسلامی فکر کی ضرورت برزورویا۔

## مسلمان تيادت يرتنقيد

 کامران کی رائے میں آج کے بھارت میں مسلمان قیادت نام کی کوئی چیز نہیں ہے۔ نام نہاد مسلم قادت نام کی کوئی چیز نہیں ہے۔ نام نہاد مسلم قائد کین کوزیادہ سے زیادہ مسلمان دانشور 'مبلغ' بزرگ اور سیاستدان کا نام دیا جاسکتا ہے جن کے یارے میں ان کا خیال ہے کہ دوہ اپنی ہی تفکیل کردہ چھوٹی سی دنیا کے باسی ہیں ۔ محکوم اور استحصال زوہ انسانیت کی نجائے کے لیے میدان عمل میں آنے کی بجائے 'ان کے خیال میں' وہ اعلی طبقے کے ہندوؤں کی غلامانہ تقلید کرتے ہیں جو بھارتی مسلمانوں کو اپنے نازی ازم کا شکار رکھنا چاہتے ہیں۔ (7)

ایران کے اسلامی انقلاب سے متاثر دلت آواز کے ایک اور مسلمان کھاری اس حقیقت پر انہارافسوس کرتے ہیں کہ بھارتی مسلمان نظیموں کی قیادت مظلوموں کی دادری اورظلم کے خلاف علم انصاف بلند کرنے جیسے فرائض کی ادائیگی میں کمسل طور پرنا کا م ہوچکی ہے۔ ان کے خیال میں اس ظلم و بربریت کے پس منظر میں برہمنیت کارفر ماہے جس کی چیرہ دستیوں کا شکار ہونے والوں میں صرف مسلمان ہی نہیں بلکہ اعلیٰ ذات کے ہندوؤں کے سوا بھارت کے تمام باسی شال میں ۔ (8)

عموماً بھارت کے روایتی علاء ولت آ واز میں لکھنے والے بہت ہے مسلمانوں کی شدید تنقید کا نظانہ بنتے ہیں جو انہیں اسلام کی جدید معاشر تی فکر کے مقابعے میں محض ندہی رسومات کی فلاہری بہا آ وری کا علمبر دار قرار دیتے ہیں۔ علاء کواپنی شدید تنقید کا نشانہ بناتے ہوئے ان کے لب و لہجے ہے آت کی اسلامی شدت پیندوں سے قریبی مماثلت کا اظہار ہونے لگتا ہے۔ پچھ تو اس حد تک آگے نکل جاتے ہیں کہ وہ الیی مسلمان قیادت کے لیے اسلام کے اندر کوئی شخبائش موجود نہیں پاتے اور ان کی بجائے اسلام کی نمائندگی اور مسلمانوں کی قیادت کے لیے غیر عالم قیادت کی ضرورت پر زور دیتے ہیں۔ ایسے ہی خیالات کے حالی بنگور سے تعلق رکھنے والے ایک بینئروکیل مضرورت پر زور دیتے ہیں کہ آج کے میمولا نامسلمانوں کے لیے آیک بڑی زحمت کا باعث ہیں اور ایس اسلام میں ایسی کسی نہ ہی پیٹوائیت کی کوئی گنجائس نہیں ہے جو ان علماء نے مولا نا ازم کی شکل میں رائج کرر کھی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ بیا گیا۔ ایسا فرقہ ہے جو ہندوستانی مسلمانوں کی معاشرت میں رائج کرر کھی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ بیا گیا۔ ایسا فرقہ ہے جو ہندوستانی مسلمانوں کی معاشرت میں بہایت بھیا تک کر دار ادا کر رہا ہے اس لیے کہ ان علماء نے اسلام کو چندر سومات کی محض ظاہر کی ادا گیگی کا نظام بنا کے رکھ دیا ہے۔

لفظ مولا تا پرتجرہ کرتے ہوئے وہ کہتے ہیں کہ اس لفظ کا مطلب ہمارے مولا یا ہمارے کا تا تا ہے۔ یہ لفظ قرآن میں صف دو مقامات پر استعال ہوا ہے اور دونوں ہی جگہ اس سے مراداللہ لی گئی ہے۔ جیب کہتے ہیں کہ ایسے کی مخصوص لفظ کو اپنی ذات کے لیے استعال کرنا غیر اسلام فی لئی ہے۔ جیب کہتے ہیں کہ ایسے کی مخصوص لفظ کو اپنی ذات کے لیے استعال کرنا غیر اسلام میں گناہ کبیرہ کے ہم جس کا مطلب خود کو خدا کے مقابلے ہیں شرکی تھم ہرانا ہے اور بیٹل اسلام میں گناہ کبیرہ کے زمرے میں آتا ہے۔ وہ علاء پر الزام عائد کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ وہ نہ صرف جدید افکار ہی کے خالف ہیں بلکہ مسلمانوں کے درمیان شدید نوعیت کے اختلافات پیدا کرنے فرقہ وارانہ فسادات تفکیل دینے اور دوسرے مکا تب فکر سے تعلق رکھنے والے مسلمانوں پر کفر کے فتو سے ما در کرنے کا موجب بنتے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں کہ اپنے غیر سیاسی کر دار کے دعووں کے باوجہ وعلاء کی اکثریت کا گریس کی حمایت کی تشریخ کو تنہ ہو لیے سر پر ست اعلیٰ طبقے کے ہندووں کے مفادات کے عین مطابق کرتے ہیں۔ وہ غریب و پسماندہ مسلمانوں کردیے ہیں جو عملی طور پر غریب و شماند اور مدروں کی تغیر اور تر نمین و آرائش پر خرج کرتے ہیں جو عملی طور پر غریب و شماندہ مسلمانوں کی تعلیم معاشی یا معاشرتی ترتی میں کوئی کردار دائیس کرتے ہیں جو عملی طور پر غریب و پسماندہ مسلمانوں کی تعلیم معاشی یا معاشرتی ترتی میں کوئی کردار دائیس کرتے ہیں جو عملی طور پر غریب و پسماندہ مسلمانوں کی تعلیم معاشی یا معاشرتی ترتی میں کوئی کردار دائیس کرتے ہیں جو عملی طور پر غریب و پسماندہ مسلمانوں کی تعلیم معاشی یا معاشرتی ترتی میں کوئی کردار دائیس کرتے ہیں جو عملی طور پر غریب و

دئت آواز کے ایک اور مستقل کھنے والے شمس العارفین عام مسلمانون کومولا ناحضرات اور
ان کے اپنی ہی طرز کے اسلام سے خبر دار کرتے ہوئے ان پراو نجی ذاتون کے سیاسی لیڈروں اور
امر کی سامراج کے گماشتہ ہونے کا الزام عاکد کرتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ ان کے سرپر ستوں نے
انہیں ایک غیر فعال رسوم زدہ اسلام کی تبلیغ کرنے کی ہدایت کر رکھی ہے تا کہ ناانصافی اور عدم
مساوات کے خلاف جہاد کے قرانی احکامات سے صرف نظر کیا جاسکے۔ یہی وجہ ہے کہ آج کا
مسلمان بے بی اور بے حسی کا شکار ہو چکا ہے۔ ان کے نقط نظر کے مطابق ایسے علاء کا تعلق چونکہ
غیر اسلامی قوتوں کے ساتھ ہے اس لیے مسلمانوں کو چا ہے کہ وہ ان کی تقلید کرنا اور ان کی تحریوں
کو پڑھنا فوری طور پرترک کر دیں۔ وہ مزید کہتے ہیں کہ ایسے علاء کو خدا اور اس کے بندوں کی
ملامت کا سامنا کرنے کے لیے تیار ہنا جا ہے۔ (10)

سشس العارفین کا خیال ہے کہ اونجی ذات کے ہندوؤں کے بڑھتے ہوئے جرواستبداد کے جواب میں مسلمانوں کواطاعت وفر ہانبرداری کا درس دینے والےمسلمان لیڈراورعلاء درحقیقت بھارتی مسلمانوں کو ایک بے جان اور مردہ قوم میں بدل رہے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ مسلمانوں کو متضاد سمت کی جانب لے جانے والے لوگ در حقیقت منافقین کے ٹولے سے تعلق رکھتے ہیں اور چونکہ انہوں نے مسلمانوں کا بھیں بدل رکھا ہے اس لیے وہ مسلمانوں کے اعلانیہ دشمنوں سے زیادہ خطرناک ہیں۔ وہ امن کا پرچار کرتے ہیں اس لیے کہ انہیں خوف ہے کہ انقلا بی جدو جہدان کے معاشی اور سیاسی مفاوات کے لیے خطرہ بنے گئ جواعلی طبقوں کے ساتھ وابستہ ہیں۔ (11)

دلت آواز کے لیے لکھنے والے مسلمانوں کی اکثریت ملک کی بڑی مسلم تظیموں کی قیادت کے بارے میں ایسے ہی جذبات واحساسات رکھتی ہے۔(12) اس وقت ہم ان کی موجودہ مسلمان قیادت پر تنقید کا جائزہ لیتے ہیں جواصولی طور پر جماعت اسلامی تنطیقی جماعت اور صوفیاء و مشاکخ کے مزارات کے وارثوں اور سجادہ نشینوں کا احاطہ کرتی ہے۔

### جماعت اسلامي

جماعت اسلامی کی تفکیل اس کے بانی سید ابوالاعلی مودودی کے ہاتھوں 1941ء میں سرانجام پائی۔ آج یہ ایک مرکزی تنظیم ہے جس کی شاخیں پورے بھارت میں پھیلی ہوئی ہیں۔ (13)مودودی نے جماعت اسلامی کواسلامی انقلاب کے ایک ایسے ہراول دستے کے طور پر انقلام دیا جو انسانوں کے بنائے ہوئے نظریاتی اور سیاسی نظاموں کو ایک الی مکمل (خدائی) اسلامی مملکت سے بدل دے گاجس میں مکمل ضابطہ حیات کے طور پر اسلام کا نظام قائم ہوگا۔ اگر چہ مسلمان اکثریت کے ملکوں پاکستان اور بنگلہ دیش میں جماعت اسلامی ایک رجٹر ڈسیاسی اگر چہ مسلمان اکثریت کے ملکوں پاکستان اور بنگلہ دیش میں جماعت اسلامی ایک رجٹر ڈسیاسی جماعت اسلامی اور ثقافتی سرگرمیوں تک محدودر کھتی ہے جس کے تحت وہ مسلمانوں کے لیے اسلامی لٹریچر کی اشاعت و تقسیم ، ور اسلامی تعلیمات کی جماعت اسلامی حور یہ ساتھ چہنچنے کی کوشش کرتی ہے۔ پاکستان اور بنگلہ دیش کے برعس بھارت میں جماعت اسلامی جمہوریت اور سے کو کو تی کرتی ہے دور حاضر کے بھارت میں سیکور جمہوریت ہندو فسطائیت کا کی حمایت پر یقین رکھتی ہے کہ دور حاضر کے بھارت میں سیکور جمہوریت ہندو فسطائیت کا واحد حل ہے۔ مسلم اکثریتی علاقوں میں جماعت اسلامی کو نچلے متوسط طبقے کی مضبوط حمایت حاصل واحد حل ہے۔ مسلم اکثریتی علاقوں میں جماعت اسلامی کو نچلے متوسط طبقے کی مضبوط حمایت حاصل واحد حل ہے۔ مسلم اکثریتی علاقوں میں جماعت اسلامی کو نچلے متوسط طبقے کی مضبوط حمایت حاصل واحد حل ہے۔ مسلم اکثریتی علاقوں میں جماعت اسلامی کو نچلے متوسط طبقے کی مضبوط حمایت حاصل واحد حل ہے۔ مسلم اکثریتی علاقوں میں جماعت اسلامی کو نچلے متوسط طبقے کی مضبوط حمایت حاصل

ہے۔ تبلیغی جماعت کے برعکس جوالک عوامی تحریک کے طور پر اپناتشخص قائم کرنے میں ناکام ہو چکی ہے جماعت اسلامی مختلف عوامی سطحوں میں اپنا مضبوط دائر ہ اثر قائم کرنے میں کامیاب نظر آتی ہے۔

دلت آواز میں لکھنے والےمسلمان جوایک ٹی انقلابی اسلامی قیادت کے پرزور حامی ہیں ' جماعت اسلامی کواپنی بھر پور تنقید کا نشانہ بناتے ہیں کیونکہ ان کے خیال میں جماعت اسلامی نے ا پنے بانی مولا نامودودی کے پیغام اور اصولوں سے نہ صرف کمل انحراف کیا ہے بلکہ اعلی طبقے کے ہندوؤں کے مفادات کو پیش نظرر کھتے ہوئے ان کے انقلا بی منشور میں بڑے پیانے پرردوبدل کر دیا ہے۔ مثلاً اینے ایک مضمون میں ڈاکٹر این سراج الدین لکھتے ہیں کہ جماعت اسلامی غیر فعال اورمتروک افکار کی حامل ایک جماعت بن کررہ گئ ہے جس کے ظاہری ڈھانچے سے اس کے بانی کا ہذبۂ لگن ہمت اور ولولہ سب غائب ہو چکے ہیں۔وہ لکھتے ہیں کہ صوفیاء کرام کے طریقہ کار کے برعکس کہ جن کا جذبہ خدمت اور ت<sup>ہ</sup> ام انسانوں سے محبت غیرمسلموں کے اسلام قبول کرنے کا سب ہے بڑاسبب بن گئے تھے جماعت اسلامی کی موجودہ قیادت نہصرف دلت لوگوں ہے ایک فاصلہ ر کھتی ہے بلکہاونچی ذات کے ہندوؤں کی خوشنو دی بھی حاصل کرنا جا ہتی ہے حتی کہ ان فسطائیت نواز پرتشدد ہندوتنظیموں کی بھی جومسلمانوں کی از لی دشمن ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ دلت لوگوں' خانہ بدوشوں اور چھوٹی ذاتوں سے تعلق رکھنے والے مسلمانوں کو برہمنی سامراج کے خلاف انقلابی قیادت فراہم کرنے کی بجائے جماعت اسلامی نے'سب کے لیےامن اور محبت' کا فرقہ تشکیل وے رکھا ہے اور بوں ظالم کے خلاف مسلح جہاد کا اسلامی علم مسلحت کوثی کی نذر کر دیا ہے۔ان کا کہنا ہے کہ جماعت،اسلامی نے اسلام کے معنی اطاعت کوثی بنا کرر کھ دیتے ہیں جب کہ اس کے دوسرے معانی ''تحفظ'' کو یکس نظرانداز کر دیا ہے۔ سراج الدین کہتے ہیں کہ تحفظ کا مطلب یہ ہے كمسلمان نصرف ايك دوسر \_ كو تحفظ عطاكري بلكه برائي كى تمام تو تو ل كے خلاف سيسه پلائي ہوئی دیواری طرح ڈٹ جائیں۔(14)

جماعت اسلامی سے بالکل ایسا ہی ایک شکوہ غفارشاہ کوبھی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ جماعت اسلامی نے اونچی ذات کے ہندوؤں کی بہیانہ فسطائیت پر خاموش تماشائی کا کردار ادا کر کے ''اسلامی انقلاب'' کے حقیق پیغام کونظرانداز کردیا ہے۔ بجائے اس کے کہوہ'' دانت کے بدلے

دانت' اور'' آنکھ کے بدلے آنکھ' کے اسلامی اصول پڑمل کرتے ہوئے مسلمانوں پر ہونے • والےظلم و بربریت پراپنے رومل کا اظہار کرتی وہ اپنا دوسرا گالی بھی پیش کر کے سیمی حکمت عملی اپنائے ہوئے ہے۔ (15)

دلت آ واز کا حصہ بننے والی دوسری مسلم تحریروں میں جماعت اسلامی پراحساس برتری و تفاخر کا شکار ہونے کے الزامات بھی عائد کیے جاتے ہیں۔ان الزامات کے مطابق مرکزی سطح کی ایک منظم اور اپنے دعووں کے مطابق ' خدائی مشن کے بھر پور جذبے' کی حامل اس جماعت کی کارکنیت زیادہ ترشہری علاقوں کے متوسط اور پڑھے لکھے افرادکودی جاتی ہے۔دلت آ واز کے لیے با قاعد گی سے لکھنے والے اور جریدے کے اردو جھے (جوآ جکل شائع نہیں ہور ہا) مجے مدیر اقبال احد شیرف اس بارے میں دلیل دیتے ہیں کہ کارکنیت کی امتیازی اور نہایت سخت شرائط اور اسلام کی اپنے نہی انداز کی تشریح کی وجہ سے جماعت اسلامی مسلمانوں کی عوامی سطح سے اپنا ناطہ تو ٹر چکی کی اپنے بی انداز کی تشریح کی وجہ سے جماعت اسلامی مسلمانوں کی عوامی سطح سے اپنا ناطہ تو ٹر چکی ہے۔مسلمان آ بادی کے بڑے وہ صرف اسلامی تو انیوں شریعت اصول وضوابط اور احکامات کی بات کرتی ہے توجہ دینے کی بجائے وہ صرف اسلامی تو اندی کی بات کرتی ہے اور یوں وہ مسلمانوں کو در پیش تھمبیر مسائل کی تمامتر وجہ ان کی اپنے نہ بھی فرائن سے غفلت کو تر ار دی تی ہے۔وہ یقین کے ساتھ باور کر اتی ہے کہ اگر لوگ ایجھے مسلمان بن جا کیں تو خدا ان کی تمام مشکلات حل کر دے گا۔شیرف کے خیال میں بیا نداز فکر نہ صرف غیر حقیق بلکہ غیر اسلامی بھی مشکلات حل کر دے گا۔شیرف کے خیال میں بیا نداز فکر نہ صرف غیر حقیق بلکہ غیر اسلامی بھی ہے۔(16)

سلیمان فاروتی جماعت اسلامی کے اس تضاد کا زیادہ منطقی جائزہ لیتے ہیں۔ بجائے اس
کے کہ وہ دوسر ہے مسلمان تجزیہ نگاروں کی طرح جماعت اسلامی کو اسلام کی ایک بگڑی ہوئی شکل
پیش کرنے پراعلی طبقے کے ہندوؤں کا آلہ کار ہونے کا الزام عائد کریں وہ دلیل پیش کرتے ہین کہ
جماعت اسلامی کے کارکنوں اور لیڈروں کا معاشرتی صورتحال کے بارے میں نقط نظر درحقیقت
ان کے ساجی مرتبے نے تشکیل دیا ہے۔ ان لوگوں کی اکثریت نچلے متوسط طبقے سے تعلق رکھتی ہے
اور حال ہی میں انہوں نے بالائی معاشرتی سطحوں کی جانب پیش رفت بھی کی ہے۔ اس خدشے
اور حال ہی میں انہوں نے بالائی معاشرتی سطحوں کی جانب پیش رفت بھی کی ہے۔ اس خدشے
کپیش نظر کہ کہیں وہ افلاس زدہ مسلم عوامی اکثریت کا حصہ بننے پرمجبور نہ ہوجا کیں 'پی طرز کی بالکل

جداگانہ فرہی تشریحات کرتے ہیں جوانہیں مسلم عوامی اکثریت کے فکری دھارے سے بہت دور لے جاتی ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ ان کی اختر اع شدہ بیر منفر داسلا می تشریحات ان کے بلندتر معاشرتی درجوں کے حصول کے لیے واسطے کا کام سرانجام دیتی ہیں اور جن کو وہ موجودہ نظام کا حصہ بن کر تی حاصل کرنے کے لیے۔ تی حاصل کرنے کے لیے۔ تی مان کرنے ہیں نہ کہ نظام کا بنیا دی ڈھانچ تبدیل کرنے کے لیے۔ وہ کہتے ہیں کہ ان لوگوں سے جوخود کو مسلم عوام سے ایک فاصلے پر رکھنا چاہتے ہیں اسلام کی حقیقی اور آزادانہ تغییر و دانش کی تو تع رکھنا غیر حقیقی امر ہے۔ وہ مزید کہتے ہیں کہ بیصرف مسلمانوں کے عوامی دھارے سے فطری طور پر انجرنے والے دانشور ہی ہیں جو اسلام کا ایک حقیقی اسلامی نقط نظر تشکیل دے سکتے ہیں۔ (17)

مسلمانوں کی جانب سے دلت آواز کا حصہ بننے والی بیشتر تحریروں میں جماعت اسلامی کی اسلام کی دعوت کوغیرمسلموں تک پہنچانے کی کوششوں کوبھی جواس کے بنیادی مقاصد میں سے ایک ہے شدید تقید کا نشانہ بنایا جاتا ہے۔ شیرف اپنے ایک مضمون میں جماعت کی طرف سے ک جانے والی اونچی ذات کے ہندوؤں کا دل جیتنے کی کوششوں کو بھی تقیدی نظر سے دیکھتے ہیں۔وہ کہتے ہیں کہا یہے میں وہ مسلمانوں کے فطری اتحاد بوں مثلاً دلت ، قبائلیوں اوز پست واتوں سے تعلق رکھنے والےلوگوں سے رابطے کو یکس نظرانداز کردیتے ہیں ٔ حالا نکہان کے اورمسلمانوں کے درمیان ایک مشتر که ماضی ایک جیسے حالات زندگی اورسب سے بردھ کر برہمنیت کے طبقاتی امتیاز کاشکار ہونے کی مشتر کدروایت موجود ہے۔شیرف کہتے ہیں کہ جماعت اسلامی انسانیت کے نام پر کیے جانے والے تمامتر دعوؤں کے باوجود دلت مسلم اتحاد و مکالمے کے سوال کو شجیدگی سے لینے پر كمل طور برناكام موچى ہے اور يوں وہ معاشرے كے بنيادى هائق سے كث چى ہے۔ (18) شیرف کی طرح طارق علی بھی جماعت اسلامی کے طریقہ کارکواپی تنقید کا نشانہ بناتے ہوئے کہتے ہیں کہ جماعت اسلامی کے تبلیغی مقاصد کتنے ہی عظیم کیوں نہ ہوں اُن مقاصد کے حصول کے لیےاپنایا جانے والا راستہ او نچی ذات کے ہندوؤں سے کیا جانے والا بین المذاہب مکالمہ ہے جو عملی طور پر لا حاصل ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ مسلمانوں کے سب سے متعصب اور ہلاکت خیز دیمن برہمی سامراج سے ایساتعلق''مقدس نسل برسی'' کے سوا اور پھے نہیں ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ اگر جماعت اسلامی کی قیادت کو واقعتا بھارت کے معاشرتی حقائق کی بصیرت ہوتی تو وہ دلت اور

دوسرے غیرمسلم استحصال زدہ طبقات کے ساتھ را بطے کو اولیت دیتی جو آج کے بھارت میں سب سے زیادہ اہمیت کا حامل ہے۔ (19) زمین زاد کے خیال میں جماعت اسلامی کی طرز پر ہندو مسلم اتحاد کی و کالت کرنامحض طبقاتی اتحاد کی حمایت ہے جو رجعت پیندوں اور بالا دستوں کا پراممن سمجھوتہ ہے اور جس کا مطلب مسلم عوام دلت افراد خانہ بدوشوں (قبائلیوں) اور چھوٹی ذاتوں کے افراد سے واضح منافقت اور دھوکہ دہی ہے۔ ان کا نقط نظر ہے کہ ہندو مسلم اتحاد کے سرائی مفروضے کے بیچھے بھاگنے کی بجائے جماعت اسلامی کو دلت مسلم اتحاد کے لیے ایک مضبوط تحریک کی بنیاد رکھنی چاہے۔ (20)

دلت آواز کی متعدد مسلمان تحریب جماعت اسلامی کی ان کوششوں کو جووہ ہندو فسطائیت کی بریعتی ہوئی قوت کے مقابلے کے لیے کررہ ہی ہے بالکل ہود بلکہ ہندو مفادات کے عین مطابق قراردی ہیں۔ اس سلسلے میں اغہار خیال کرتے ہوئے زمین زاد کہتے ہیں کہ جماعت اسلامی ہندو فسطائیت کو اسلام اور مسلمانوں کے خلاف تعصب کا نام دیق ہے کیکن ساتھ ہی ساتھ وہ اس بات پر بھی یقین رکھتی ہے کہ اس کا خاتمہ ہندو شدت پندگر وہوں سے خیالات کے جاد لئے بین المذاہب فداکرے اورا یسے لئر بچرکی اشاعت سے ہوجائے گاجوان کے بارے میں اسلام کے مثبت طرز فکر کی عکاسی کرتا ہو جقیق صور تحال کا تجزیہ کرتے ہوئے وہ کہتے ہیں کہ ہندو استبداد محس معاشرتی و معاشی کرتا ہو جقیق صور تحال کا تجزیہ کرتے ہوئے وہ کہتے ہیں کہ ہندواستبداد محس معاشرتی و معاشی ڈھانچوں سے جڑی ہوئی ہیں۔ للہذا اس صور تحال سے حقیقی چھٹکارا صرف ذاخیات اور طبقاتی تسلط کے خلاف منظم جدوجہد ہی سے حاصل کیا جا سکتا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ جماعت اسلامی بھی بھی ایساحقیقت پیندا نہ نقط نظر اختیار نہیں کر کتی اس لیے کہ مسئلے کا جوادراک بیا عب اس نے کیا ہے وہ بجائے خود خلط ہے کوئکہ بیا کی عظیم المرتبت در جے پرخود کوفائز رکھنے کے اصرار کا تیجہ ہے۔

زمین زاددلیل دیتے ہیں کہ ہندوسامراج درحقیقت مسلمانوں کی تھلم کھلا مخالفت نہیں کرتا بلکہ انہیں بھارت کی تمام تر برائیوں کا ذمہ دار تھم رانے کے لیے مقصد کے طور پراستعال کرتا ہے۔ اس کے لیے وہ ان کے درمیان' مسلمان دشمنی'' کے خلاف نفرت کا نیج بوکران کے ساتھ دوسر سے استحصال زدہ طبقات مثلاً دلت' خانہ بدوشوں اور نجلی ذات کے لوگوں کے اتحاد کے امکانات کو معدوم کردیتا ہے کیونکہ ایساایک اتحاداونچی ذات کے ہندوؤں کے لیے خطر ہے کی علامت بن سکتا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ ایک صورتحال میں ان عناصر کے ساتھ مذاکر ہے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا البتدان کے خیال میں ضرورت اس امر کی ہے کہ مسلمانوں ولت افراد اور دوسر ہے استحصال زدہ طبقات کے مابین باہم مشاورت اور عظیم تر اتحاد کے لیت تحریک چلائی جائے۔ اور بیا کیک ایسامقام ہے کہ جہاں جماعت اسلامی کوئی مثبت کرداراد انہیں کرسکتی کیونکہ وہ ایسے کی بھی عمل کو بروئے کار لانے کے لیے نہایت منفی نقط نظر رکھتی ہے۔ (21) تبلیغی جماعت

دورِ حاضر کے مسلمان علاءاور جماعت اسلامی کی موجودہ قیادت کی طرح دلت آ واز میں شائع ہونے والی مسلمانوں کی تحریروں میں تبلیغی جماعت کے طریقہ کارکوبھی شدید تقید کا نشانہ بنایا جاتا ہے۔تبلیغی جماعت کودنیا کی سب سے بڑی اسلامی تحریک کہاجاتا ہے جس کی نہ صرف دنیا کے بیشتر ملکوں میں شاخیں پھیلی ہوئی ہیں بلکہ اس کے ارکان کی تعداد لاکھوں میں ہے۔(22) تبلیغی جماعت کا آغاز 1920ء میں مولانا محمدالیاس کی پرکشش شخصیت کے ہاتھوں مسلم شناخت اور عقیدے کے اجراء و تحفظ کے لیے ہوا تھا۔ ابتداء میں مولانا کی مسامی کا مرکز دبلی اور اس کے اطراف خصوصاً میوات کا علاقه تھا۔لیکن دیکھتے ہی دیکھتے ان کی تحریک نہ صرف پورے بھارت بلکہ دوسر ملکوں میں بھی پھیل گئی تبلیغی جماعت کاسب سے بڑااوراہم مقصد مسلمانوں کواسلامی احکامات رسختی مے مل کرنے کی ترغیب دلانا ہے۔ اگر چہاس کے بانی نے تبلیغی جماعت کی تخلیق کو ایک اسلامی معاشرے کے قیام کے لیے پہلے قدم کے طور پرتر تیب دیا تھا جس کی بنیادوں پرایک اسلامی ریاست کا احیاء ہو سکے لیکن تبلیغی جماعت اپنی موجودہ شکل وصورت میں روایتی سیاست سے کوسوں دور ہے۔اس کی نظر میں مسلمانوں کے تمامتر مسائل کاحل عقیدے کی پختگی اور نجی عبادات کی صیح بجاآ وری میں ہے'اس یقین کے ساتھ کداییا کر لینے سے خدائی مدداور غیبی نفرت حاصل ہو جائے گی تبلیغی جماعت کے پیرو کار بھارت کے متعدد حصوں میں بڑی تعداد میں موجود ہیں جن میں سے زیادہ تر کاتعلق مسلمانوں کے نچلے متوسط اور کارکن طبقے سے ہے۔ دلت آ واز میں اپنی تحریریں بھیجے والے بیشتر مسلمان تبلیغی جماعت کے طریقہ کار کے شدید

مخالف ہیں جس کی وجہ جماعت کا دوسری دنیا کی بنیاد پرتشکیل پانے والا فلسفہ ہے جوان کے خیال کے مطابق اسلامی تعلیمات سے کمل انحراف ہے۔

زمین زاد لکھتے ہیں کہ اگر چہ بلیغی جماعت کا بنیادی مقصد غیر اسلامی طور اطوار اور رسوم و رواج کے خلاف جہاد اور عام مسلمانوں کوعقا کد کی بنیادی تعلیمات فراہم کرنا تھالیکن ترتی معکوس کرتے ہوئے یہ جماعت محض عبادات کی تلقین کا'' کلب'' بن کررہ گئی ہے۔ دنیا بھر میں پھیلے وسیج وعریض اور مضبوط نظام کے ساتھ اس جماعت کو مسلمانوں کی معاشرتی' سیاسی' تعلیمی اور معاشی ترتی میں نعال کر دار اداکرنا چاہیے تھالیکن ایسا کرنے سے اس نے صریحاً صرف نظر کیا ہے۔ در حقیقت ایسے علاء کی سرکردگی میں کہ جن کے دوز وشب محض مدرسوں اور معجدوں ہی کے اطراف کردش کر رہے ہیں یہ جماعت ایک ایسے اسلام کا نقشہ پیش کرتی ہے کہ جوغیرانقلا بی اور جامد قسم کے اوصاف رکھتا ہے۔ ایک ایسا اسلام جو محض نہ ہی رسومات کی ظاہری بجا آ وری کا تقاضا کرتا ہے۔ (23)

پچھاہیے ہی خیالات کا اظہار کرتے ہوئے تبلیغی جماعت کے طریقہ کار کے بارے ہیں اپنے ایک تفصیلی مضمون میں نفیس الحن رقسطراز ہیں کہ تبلیغی جماعت کے قائدین کا اصرار ہے کہ مسلمانوں کو در پیش تمام تر مشکلات کا حل نمازوں میں پوشیدہ ہے۔ مزید برآں بدقائدین تلقین کرتے ہیں کہ سلمانوں کو دنیاوی معاملات میں الجھنے کی بجائے اپنی ابدی زندگی کے بارے میں عمدہ تو قعات پیدا کرنی چاہئیں جب کہ وہ خود نہایت پرآسائش زندگیاں گزاررہے ہیں۔ حسن کہتے ہیں کہتا ہیں کہتے ہیں کہتے ہیں کہتا ہیں کہتے ہیں کہتا ہیں کہتے ہیں کہتا ہیں کہتا ہیں کوئی گنجائش نہیں ہے۔ قرآن وضاحت کے ساتھ بیان کرتا ہے کہ زندگی میں کا میابی اور مسرت مشینی انداز میں دو ہرائی جانے والی عبادات اور دعاؤں کے ذریعے حاصل نہیں ہو سکتی بلکہ ایسی کا میابی سے صال زدہ طبقات کی آزادیوں کے ساتھ مشروط ہے۔ حسن اظہار خیال کرتے ہوئے کہتے ہیں کہوائی کا دادری اور ظالموں کی زندگی جسے موضوعات کے بارے میں بالکل حیب سادھے ہوئے ہے۔ (24)

تبلیغی جماعت کے مزاروں کی پرستش ایسے غیراسلامی اعمال کے خلاف کیے جانے والے کام کوسراہتے ہوئے پی اےسلام دلت آواز کے ایڈیٹر کے نام اپنے ایک خط میں لکھتے ہیں کرتبلیغی جماعت برہمنی استبداد کے خلاف آواز بلند کرنے کے اپنے اسلامی فرض کو کمل طور پر نظر انداز کر چک ہے۔(25)

ایسے ہی کچھ خیالات کا اظہار کرتے ہوئے مشاق احمد لکھتے ہیں کہ بلیغی جماعت ترجیحانہ مسطی اور نہ ہی رسومات پر مشمل اسلام کی دعوت دیتی ہے جس کا حقیقت کی دنیا میں بسنے والے محکوموں اور مظلوموں کے مسائل کے حل سے دور کا بھی واسطہ نہیں ہے۔ بجائے اس کے کہوہ انسانیت کو نہ ہب کے لبادے میں ملبوس استبدادی قوتوں کے گماشتوں اور ظالموں کے آہنی شکنجے انسانیت کو نہ ہب کے لبادے میں ملبوس استبدادی قوتوں کے گماشتوں اور ظالموں کے آہنی شکنجے سے رہائی دلائے وہ کہتے ہیں کہ بلیغی جماعت کی تمامتر توجہ کا مرکز غیر مملی اور اضافی مسائل کی بے مقصد تفاصیل ہیں جن میں بیت الخلاء کے استعمال کی اخلاقیات ناخن کا طریقہ کا راور سفر کے دوران اداکی جانے والی رسومات اور پڑھی جانے والی دعا کیں شامل ہیں۔ (26)

ایک اور لکھنے والے ایس ایم ابراہیم مدنی افسوس کا اظہار کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اسلام کو مصل معجد وں اور فدہبی رسومات تک ہی محد ودر کھتے ہوئے تبلیغی جماعت نے اسلام کواس کے حقیقی انقلا بی بور معاشرتی منشور سے جدا کر دیا ہے۔ وہ کہتے ہیں اسلام دین اور دنیا کے درمیان الیک کی تفریق کی خمایت نہیں کرتا جو تبلیغی جماعت نے قائم کر رکھی ہے۔ ونیا کے معاملات سے التعلقی اختیار کرتے ہوئے تبلیغی جماعت نے مملی طور پر مسلمانوں کے معاشی خوشحالی کے جائز حق کی نفی کر دی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ یہ صورتحال اونچی ذات کے ہندوؤں کی تو قعات کے عین مطابق ہے کہ جو مسلمانوں کو ترقی کرتے ہوئے دیکھ نہیں یاتے۔ (27)

ولت آواز کی بیشتر مسلم تحریروں میں تبلیغی جماعت کی سیاسی وھارہ ہے سے لاتعلقی کو بھی جمر پور تقید کا نشانہ بنایا جاتا ہے۔ مثلاً اس سلسلے میں اظہار خیال کرتے ہوئے ایس ایم میر لکھتے ہیں کہ اگر چداسلام مذہب اور سیاست میں کسی تفریق کا قائل نہیں لیکن تبلیغی جماعت کا اصرار ہے کہ مسلمانوں کو سیاست سے کوئی سروکار نہیں رکھنا چاہیے جبکہ دنیا بھر میں مسلمانوں کو در پیش بیشتر مسائل کا تعلق سیاست سے ہے۔ لیکن تبلیغی جماعت کا اصرار ہے کہ بید مسائل مسلمانوں کے اسلام کی راہ سے بھٹک جانے کے نتیج میں پیدا ہوئے ہیں۔ یوں بجائے ان مسائل کے سیاسی عل کے بارے میں رہنمائی کرنے کے تبلیغی جماعت کا خیال ہے کہ اگر مسلمان اپنی نجی زندگیوں میں اچھے بارے میں رہنمائی کرنے واکن وعبادات کو درست طریقے سے اداکرتے تو اس کے بدلے اور نیک لوگ ہوتے اور اپنے فرائض وعبادات کو درست طریقے سے اداکرتے تو اس کے بدلے

میں خداان کوتمام مصائب ومشکلات سے چھٹکارادلا دیتا۔وہ کہتے ہیں کداس عمل کے ذریعے تبلیغی جماعت اونچی ذات کے ہندوؤں کی آلہ کاربن جاتی ہے جومسلمانوں کواپنا محکوم واطاعت گزار د کیمناچا ہتے ہیں۔(28)

زمین زاد بھی تبلیغی جماعت کی سیاست کے میدان سے کنارہ کشی کے اتنے ہی مخالف ہیں۔ وہ لکھتے ہیں کہ جماعت کے قائدین ہوئے فخر کے ساتھ دعویٰ کرتے ہیں کہ وہ سیاست سے کوئی تعلق نہیں رکھتے لیکن در حقیقت بیصرف سیاست ہی کا شعبہ ہے کہ جومسلمانوں اور دوسرے استحصال زدہ طبقات کے حقوق کی صانت بن سکتا ہے۔ (29)

دلت آواز کی پچھ سلم تحریروں میں تبلیغی جماعت پرالزام عائد کیاجاتا ہے کہ وہ صرف علاء بی کوقر آن کے مقدس متن کا تر جمان قرار دیتے ہوئے عام مسلمانوں کی قرآنی تفہیم کورد کردیت ہوئے مام مسلمانوں کی قرآنی تفہیم کورد کردیت ہوئے۔ اس طریقے سے وہ چاہتی ہے کہ عام مسلمان جوعر بی نہیں جانے '' فضائل عمل'' کے تفصیل مضامین ہی پر تکدیکریں جو کہ تبلیغی جماعت کی نفیحتوں اور ہدایتوں کا مجموعہ ہے۔ در حقیقت ایسے مضامین ان فرضی روایتوں پر مشتمل ہیں جو مذہبی رسومات کی ظاہری بجا آوری کے اخروی فائدوں کی شماب کتاب پیش کرتی ہیں اور جن کا کام محض الی لوریوں کا ہے کہ جومسلمان عوام کو مدہوثی کی حالت میں پہنچادیں تا کہ وہ جرواستبداد کے خلاف اٹھ کھڑے نہ ہوں۔ (30)

ای سے ملتا جاتا نقط نظرا یم این مصطفیٰ کا بھی ہے جن کا خیال ہے کہ سلمانوں کی قرآن تک براہ راست رسائی کو مستر دکرتے ہوئے ادراسے علاء کی ملکیت بناتے ہوئے تبلیغی جماعت نے عام سلمانوں سے ان کی ہدایت کا واحد ذریعہ بھی چھیں لیا ہے جس پڑمل پیرا ہوکر وہ اسلام کی تمام مخالف قو توں کے خلاف سینہ سپر ہو سکتے تھے۔ مصطفیٰ کہتے ہیں کہ قرآن تمام ہی مسلمانوں کے سبح بحفا ورعمل کرنے کے لیے ہوئوگ سبح بحفا ورعمل کرنے کے لیے ہوئوگ اس سے متضاد دعوے کرتے ہیں وہ در حقیقت قرآن حکیم کی عظیم بصیرت اور اس کے حقیقی پیغام کو اپنے نصرف میں رکھنا چاہتے ہیں۔ ایسا کوئی بھی عمل ناجا کزنے کیونکہ اسلام میں دینی پیشوائیت کی اپنے نصرف میں رکھنا چاہتے ہیں۔ ایسا کوئی بھی عمل ناجا کزنے کیونکہ اسلام میں دینی پیشوائیت کی کوئی گئجائش نہیں ہے۔ اپنا نقطہ نظر بیان کرتے ہوئے وہ بہت سے دو سرے مسلمانوں کے ہم خیال نظر آتے ہیں جو دلت آواز کے کالموں میں اپنا مانی اضمیر بیان کرتے ہیں اور جس کا خلاصہ خیال نظر آتے ہیں جو دلت آواز کے کالموں میں اپنا مانی اضمیر بیان کرتے ہیں اور جس کا خلاصہ بے کہ تبلیغی جماعت بانی جماعت کے حقیقی نصب العین سے روگر دانی کرتے ہوئے ایک

''انقلاب مخالف'' قوت کاروپ دھار پھی ہے جو بھارتی مسلمانوں کے لیے بہت بڑے خطرے کی علامت ہے۔(31)

## صوفیاء کے مزاروں کے نگران

بھارت میں اسلام کی اشاعت میں مختلف سلسلوں سے تعلق رکھنے والے صوفیائے کرام نے بنیادی کر دار ادا کیا ہے۔ ان مرحومین صوفیائے کرام کی درگا ہیں اور آستانے جن میں ان کے مزارات ہیں ملک کے مختلف حصوں میں پائے جاتے ہیں جہاں تمام ندا ہب سے تعلق رکھنے والے عقیدت مند حاضری دیتے ہیں۔ ان درگا ہوں کے گران (مجاور یا سجادہ نشین ) اس بات کا دعویٰ کرتے ہیں کہ وہ ان صوفیاء سے روحانی کسب فیض پانچکے ہیں اور اس لیے ان کے نہایت مقرب ہیں۔

دلت آواز میں شائع ہونے والے بہت سے مضمونوں میں ان سجادہ نشینوں پر تنقید دیکھنے کو ملتی ہے جواپنے لیے بلندمقام ومر ہے کا دعو کی کرتے ہوئے بندے اور خدا کے درمیان ایک واسطے کا کر دارا داکرنا چاہتے ہیں۔ان تحریروں میں اس صور تحال کو اسلامی تعلیمات کے منافی قرار دیا گیا ہے جو در حقیقت تمام مذاہب میں سب سے زیادہ جمہوریت پہند ہیں۔

اپ ایک مضمون میں نوید حسین کصتے ہیں کہ بیشتر مجاور اور سجادہ نشین ہندو پنڈتوں سے چنداں مختلف نہیں اس لیے کہ وہ دینی پیشوائیت کے علمبر دار ہیں۔ ایسے اسلامی نمائندوں پر تواہم پرسی اور بے جا رسومات سے وابسگی کا الزام عائد کرتے ہوئے نوید حسین کہتے ہیں کہ ایس '' بدعتوں''کی اسلام میں کوئی گنجائش نہیں ہے جو در حقیقت عقید تمندوں سے پسیے کمانے کا ذریعہ ہیں۔ ان کے نقط نظر کے مطابق اس صور تحال کا سب سے بڑا تضادیہ ہے کہ وہ صوفیائے کرام جن کی نمائندگی کے یہ جادہ فشین دعویدار ہیں اپنی زندگیوں میں ان غیر اسلامی طور اطوار کے خلاف کی نمائندگی کے یہ جادہ فشین دعویدار ہیں اپنی زندگیوں میں ان غیر اسلامی طور اطوار کے خلاف جہاد کرتے رہے۔ اپنے تجزید میں وہ ایسے نام نہاد پیروں' سجادہ نشینوں اور ہندو برہمنوں کے درمیان گہری مماثلت کا ذکر کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ مزارات سے عقیدت اور ان سے مرادوں کی طلب اسلامی تعلیمات کے بالکل برعس ہے۔ عہد حاضر میں مرحوم صوفیائے کرام کے مزاروں کی پرستش کو ہندوؤں کی بتوں کی پوجا سے تشبیہ دیتے ہوئے وہ اسے غیر اسلامی قرار دیتے

یں۔(32) پس وہ کہتے ہیں کہ برہمن اور مجاور دونوں ہی آریاؤں کی پیشوائی جماعت سے تعلق رکھتے ہیں جب کہ ذہبی پیشوائیت اسلام کی جمہوری روح کے بالکل برعکس ہے۔

## أببنئ اسلامي قيادت

آئ کی فدہی قیادت پر شدیداعتر اضات کے ساتھ ساتھ اسے حقیقی اسلامی فکر سے انحواف کا موجب اور اس کے اونجی ذات کے ہندوؤں کے ساتھ گہرے رشتوں میں مربوط ہونے کے یعین کے ساتھ دلت آواز میں شائع ہونے والی پیشر مسلم تحریریں ایک انقلا بی اسلامی قیادت کی ضرورت پر زور دیتی ہیں جو ان کی تو قعات کے مطابق اسلام کی مساوات اور معاشرتی انساف حیدی تعلیمات کے عین مطابق ہو۔ ایک ایسی اسلامی قیادت جو صرف مسلمانوں ہی کے حقوق کے لیے خبر وجہد کیا ہے۔ ان تحریروں میں اسلام کو مثبت انداز فکر کا حامل ہونے کے ساتھ ساتھ جامع انقلا بی کرے۔ ان تحریروں میں اسلام کو مثبت انداز فکر کا حامل ہونے کے ساتھ ساتھ جامع انقلا بی معاشرتی اور سیاسی پروگرام کا علم ہر دار ظاہر کیا گیا ہے۔ ان کے مطابق اسلام کھن نہ ہی رسومات کی معاشرتی تبدیلیوں کے لیے بھر پور تو ت محرکہ کا نام میں سیاسی ہوئے ہیں ہوئے ہیں سیاسی میں کے دلت آواز کی کسی بھی مسلم تحریر میں اسلامی فقہ کا کوئی حوالہ خبیں یہا موضوع ہے کہ جس کے بارے میں علیاء نہا ہے۔ فکر مندر ہتے ہیں۔ نہیں دیا گیا حالانکہ یہ ایک ایسیاموضوع ہے کہ جس کے بارے میں علیاء نہا ہے۔ فکر مندر ہتے ہیں۔ اس کے بدلے میں یہ لوگ حقیقی اسلامی بھی مسلم تحریر میں علیاء نہا ہے۔ فکر مندر ہتے ہیں۔

ضرورت پرزور دیتے ہیں اورایسے میں وہ فقہ کے بنیادی اصول وضوابط اورکسی بھی عالمانہ تشریح و تفسیر کو بالکل نظرانداز کردیتے ہیں۔

دلت آواز کے لیے لکھنے والےمسلمان بھارت کی موجودہ اسلامی قیادت کو بدعنوان نااہل اورسب سے بڑھ کرغیراسلامی قرار دیتے ہوئے ایک بالکل نئی مسلمان قیادت کی ضرورت پرزور ویتے ہیں جوان کی تو قعات کے عین مطابق انقلا بی خیالات کی حامل اور کمال جر اُت کے ساتھ اونجی ذاہت کے ہندوؤں کے ظلم واستبداد کے خلاف علم جہاد بلند کرنے والی ہوگی۔موجودہ مسلمان قیادت کے برعکس ایس ایک قیادت استبدادی قو تول کے خلاف ایک متحدہ جدو جہد میں دوسرے مظلوم ومحکوم طبقوں کے ساتھ مل کر جدو جہد کرے گی۔ چنانچیہ 1992ء میں بابری مسجد کی تباہی اور اس کے ساتھ ساتھ بھارت کے مختلف حصوں میں مسلمانوں کی بڑے پیانے رقتل و غارتگری پر دلت آواز میں شائع ہونے والے ایک تفصیلی مضمون میں قربان علی زمین زادافسوس کا اظہار کرتے . ہوئے کہتے ہیں کہ جب مسلمان قیادت نہایت جذباتی انداز میں امن اور صبر و برداشت کی تلقین کر ر ہی تھی تو بالواسط طور پر وہ منظم برہمنی فسطائیت کے ڈھانچے کو مزید مضبوطی عطا کر رہی تھی۔ زمین زاد کہتے ہیں کداد نجی ذات کے ہندوؤں کے جبر داستبداد کے خلاف ایک الیی نئی مسلمان قیادت کو سامنے آنا چاہیئے جوطاغوتی قوتوں کےخلاف جدوجہد کے اسلامی جذبے سے سرشار ہو۔ تاہم وہ کہتے ہیں کہالی کوئی بھی قیادت تنہا کوئی ہڑی تبدیلی نہیں لاسکتی اس لیے اسے برہمنیت کے شکار دوسرے متاثرین طبقات کے ساتھ متحد ہوکر چلنا ہوگا۔ یہ باور کرنا کہ مسلمان اینے حقوق کے حصول کے لیے تنہا جدو جہد کر سکتے ہیں نہ صرف غیر حقیق بلکہ غیر اسلامی بھی ہے اس لیے کہ اسلام ا یک سیچمسلمان سے دنیا کے تمام محروم ومظلوم طبقات کے حقوق کے لیے جدو جہد کرنے کی تو قع كرتا ہے۔مسلمانوں كوية بجھنا چاہيے كەتمام ہى غيرمسلم ان كے دشمن نہيں ہيں اس ليے انہيں وضاحت کے ساتھ برہمن طبقاتی تقسیم کوائے بڑے دشمن کے طور پر بہچان لینا چاہیے اور یول اس نظام كاستحصال كاشكار دوسر يرومول اورطبقات كيساتهم لكروسيع اتحاد بنانا جابي دلت آ واز کا حصہ بننے والی متعدد مسلم تحریریں موجودہ مسلمان قیادت کےعلا قائی اور ذاتیاتی پسِ منظر کو بھارتی مسلمانوں کو در پیش بیشتر مسائل کی بنیادی وجه قرار دیتی ہیں اورایک الیی نئ

قیادت کی وکالت کرتی ہیں کہ جو معاشرے کے نچلط بقوں سے ابھرے اورموجودہ قیادت کی جگہ

لے لے زمین زاداس جانب توجہ مبذول کراتے ہوئے کہتے ہیں کہ موجودہ مسلمان قیادت کا تعلق شالی بھارت کے اردو ہندی ہولئے والے خطوں سے ہاور جو بے خطل کسانوں زمینداروں اور مولو یوں کے گروہوں پر مشتمل ہیں۔ بیلوگ او نجی ذات کے ہندوؤں سے مسلمان ہونے والے افراد کی طرح خودکو دوسروں کی نبعت برتر وافضل سجھتے اور خودکو خان سیداور شخ کہتے ہوئے اپنے غیر ملکی ہونے پر فخر محسوں کرتے ہیں۔ ایسے گروہ مجموعی طور پراشرف کہلاتے ہیں اور مسلمانوں ہی کے درمیان ایک چھوٹی می اقلیت کا درجہ رکھتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ دیکھا یہ گیا ہے کہ بیا اشرف اقلیت دوسرے مسلمان افراد سے ہٹ کر فقط اپنے ہی مقاصد کے حصول کے لیے سرگرم ممل ہے اور جن کی ضروریات و مسائل ان سے بہت مختلف بلکہ بعض مواقعے پر تو ان کے برگس ہیں۔

شیرف کے خیال کے مطابق شالی بھارت کی اشرف قیادت باقی تمام مسلمانوں کو اپنا غلام مسلمانوں کو اپنا غلام کا صور کرتی ہے۔ (34) ای طرح پٹنہ کے ایک ڈاکٹر اور آل انٹریا بیک ورڈمسلم مور چہ کے صدر ڈاکٹر اعجاز علی کہتے ہیں کہ اشرف مسلمان قیادت گوگی بہری اور اندھی ہے کیونکہ وہ مسلمانوں کو در پیش مصائب و آلام سے بالکل بے نیاز ہے۔ اگر چہ اسلام انقلا بی معاشرتی نظام کا علمبردار ہے لیکن اشرف مسلمان اپنی بنیادیں بیرون ملک میں ہونے کی وجہ سے تکبرور کونت کا شکار ہیں اور دوسرے مسلمانوں کو فود سے ممتر خیال کرتے ہیں۔ (35) وہ دلیل دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ روایتی مسائل دوسرے مسلمانوں کو فود سے میتر قرف نہیں کی جاسمتی کہوہ مسلمان عوام کے معاشرتی 'معاشی اور تقلیمی مسائل کے صل میں دلچیں لے گئے۔ بلکہ بیگروہ طبقاتی امتیاز اور تضادات کو ہواد سے کی کوششوں میں سرگرم مسلم طبقات اور دلت لوگوں سے برسر پیکارر کھتا ہے تا کہ مسلمان عوام پر ان کا تسلط برقر ارر ہے۔ مسلم طبقات اور دلت لوگوں سے برسر پیکارر کھتا ہے تا کہ مسلمان عوام پر ان کا تسلط برقر ارر ہے۔ وہ زور دے کر کہتے ہیں کہاگر چواشرف قیادت تمام مسلمان آبادی کی نمائندگی کی دعو بدار ہے لیکن ورخ قیق مسائل سے ان کی توجہ ہٹا کر فرقہ ورانہ فسادات کو ہواد سے ہیں جس کے لیے آئیس تیل بیدا حقیقی مسائل سے ان کی توجہ ہٹا کر فرقہ ورانہ فسادات کو ہواد سے ہیں جس کے لیے آئیس تیل بیدا حقیقی مسائل سے ان کی توجہ ہٹا کر فرقہ ورانہ فسادات کو ہواد سے ہیں جس کے لیے آئیس تیل بیدا کرنے والے مسلمان نکلوں سے بھاری مائی امداد موصول ہوتی ہے۔ (36)

دلت آواز کی پچھ مسلم تحریروں میں اشرف قیادت کی مسلمان عوام کے بنیادی مسائل سے بنیازی کو ان کی آریائی نسلی بنیادوں سے جوڑا جاتا ہے جو یہاں کے آبائی دراوڑی

(Dravidian) باشندوں کے خلاف ہیں۔اس سلسے میں شفق احمد اپنا نظر نظر بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اشرف قیادت میں اعلیٰ ہندوذاتوں سے اسلام قبول کرنے لوگ شامل ہیں جنہوں نے محض قوت اور اقتدار کے حصول کے لیے اسلام قبول کیا تھا۔ ان کے برعکس مسلم عوام کے آباد اجداداو نچی ذات کے ہندووں کے جرواستبداد سے بچنے کے لیے مشرف بداسلام ہوئے شھے۔وہ کہتے ہیں کہ اشرف مسلمانوں نے ہمیشہ اسلام کو مچلی ذاتوں کے مسلمانوں پرراج کرنے کے لیے استعال کیا ہے جو کہ قرآنی تعلیمات سے مکمل انحراف ہے۔ اپنے اعلیٰ حسب ونسب پر کے لیے استعال کیا ہے جو کہ قرآنی تعلیمات سے مکمل انحراف ہے۔ اپنے اعلیٰ حسب ونسب پر نازاں بیلوگ نصرف دلت وسیع تراتحاد ہی کے خالف ہیں بلکہ مسلمانوں کے باہمی اتحاد و یکا نگت کے بھی خلاف ہیں کیونکہ ان کے مفادات انسانیت کے افتراق و انتشار ہی سے وابستے ہیں۔ (37)

ا پنے غیر ملکی آبائی تعلق کی دجہ سے اشرف طبقے کے مسلمانوں کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ کچل ذاتوں سے تعلق رکھنے والے طبقات کے باہمی اتحاد و پیجہتی کے سخت مخالف ہیں جن کے بارے میں اندازہ ہے کہان کا تعلق آریاؤں سے پہلے کی دراوڑی نسلوں سے ہے۔اس بارے میں اپنا نقط نظر بیان کرتے ہوئے انتظار انصاری جن کاتعلق مسلمانوں کی ایک چھوٹی ذات جولا ہا سے ہے لکھتے ہیں کہاشرف مسلمانوں کاتعلق اونچی ذات کے ہندوؤں کی طرح آریاؤں کی نسلوں سے ہے جن کے درمیان بہت ہی اقد ارمشترک ہیں۔اس باہمی قرابت داری کی وجہ ہی ہے ہی دونوں گروہ دوسرے تمام طبقات کو دبانے اور محکوم رکھنے کے مشتر کہ لائح عمل پڑمل پیراہیں۔ بہت سے انٹرف مسلمانوں کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ غیرانٹرف مسلمانوں سے نفرت کرتے اور دلت یا بچل ذاتوں سے تعلق رکھنے والی پارٹیوں کی بجائے ہندو فسطائیت کی علمبر دار جماعتوں کو ووٹ دینے کوتر جی دیتے ہیں۔انصاری ان پرالزام عائد کرتے ہوئے کہتے ہیں کہایک طرف تووہ اونچی ذات کے ہندوؤں کے آلہ کاربن کرغیرا شرافیہ مسلمانوں کے درمیان فسادات کی سازشیں کرتے ہیں جبکہ دوسری طرف وہ دلت اور چھوٹی ذات کے ہندوؤں کے بارے میں ان کے درمیان اشتعال پیدا کرتے ہیں تا کہاس تفرقہ بازی میں ان کی بالادی برقر اررہے۔اس لیےوہ رائے ظاہر کرتے ہیں کہایک انقلابی جدوجہد میں اشرف طبقے کے کسی مثبت کر دار کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ اس لیے غیر انٹرف مسلمانوں ولت اور نجلی ذاتوں سے تعلق رکھنے والے دوسرے طبقات کوایک وسیع تر اتحاد کے لیے جدوجہد کرنی چاہیے جس کی بدولت او نچی ذات کے ہندوؤں اوراشرف مسلمانوں کے ظالم طبقات کا مقابلہ کیا جاسکے۔(38)

زمین زاد شیرف علی احمد اور دلت آواز کے لیے لکھنے والے بہت سے دوسرے مسلمان ایک نی طرز کی مسلم قیادت پر زورد سے ہیں جوان مجلی ذاتوں کے مسلمان طبقات سے جنم لے اور جو بھارتی مسلمانوں کی اکثریت خاص طور پر ہندی اردو زبانوں کے علاقوں سے دور بسنے والے مسلمانوں سے تعلق رکھتی ہو۔ ان کے خیال میں بیدوہ مسلمان ہیں جواردو ہندی ہو لئے والے انرف مسلمانوں کے برعس نہ خوام کے مسائل و مشکلات کا خاطر خواہ ادراک واحساس رکھتے ہیں بلکہ اعلیٰ ذات کے ہندوؤں کے آلہ کاروں کے برعس ایک انقلا بی اسلامی قیادت کا شعور بھی رکھتے ہیں۔ اس بارے میں نظام الدین انصاری پریقین ہیں کہ دلت مسلم اتحاد کی جدوج ہد غیرا شرف مسلمانوں کی کوششوں سے ہی بار آور ہوگی کیونکہ اشرف مسلمانوں کی اکثریت جدو کو ابھی تک حکم ان طبقے ہی میں شار کرتی ہواور نہ صرف دلت لوگوں ہی کو زگاہ حقارت سے ذور کو ابھی تک حکم ان طبقے ہی میں شار کرتی ہواور نہ صرف دلت لوگوں ہی کو زگاہ حقارت سے درکھتی ہے بلکہ اپنے ہم نہ بہ چھوٹے طبقات سے تعلق رکھنے والے افراد کو بھی ۔ اس لیے وہ بھی درکھتی ہے بلکہ اپنے ہم نہ بہ چھوٹے طبقات سے تعلق رکھنے والے افراد کو بھی ۔ اس لیے وہ بھی درکھتی سلم اتحاد کو ظلمی العین کے طور پر نہیں اپنا سکتے ۔ (39)

دوسری طرف چونکہ غیرا شرف مسلمان دلت افراد کے قریب تر ہیں اس لیے وہ دلت مسلم انحاد کے فروغ میں عظیم کردار اداکر سکتے ہیں اور ہندواستحصال کے خلاف صدائے احتجاج بلند کرنے کی خاطر خواہ ابلیت رکھتے ہیں۔غیرا شرف مسلمانوں کی اکثریت کاتعلق اسلام قبول کر منے والے دلت افراد کی موجودہ نسلوں سے ہے۔ پروفیسر رحمت اللہ کے مطابق اسی نبعت سے وہ اور دلت خونی رشتوں میں جڑے ہوئے بھائی ہیں۔غیرا شرف مسلمان اپنے دلت بھائیوں ہی کی طرح شہروں کی پسماندہ اور کچی آبادیوں میں رہتے ہیں ویسے بی اذیت ناک حالات کا شکار ہیں اور انہی کی طرح برہمنی تعصب واستبداد کا شکار ہیں۔ ان حقائق کے پیش نظریدایک فطری امر ہے سے یہ دونوں گروہ باہم متحد ہو جائیں۔ وہ کہتے ہیں کہ اگر ایبا ممکن ہو جائے تو وہ فل کر ایک ایسا ط قتورسیاسی بلاک بنانے میں کامیاب ہوجائیں گے جو تعداد میں اونچی ذات کے ہندوؤں کو کہیں ضرورت کے طور پر قبول کیا تھا اور یہی وجہ ہے کہ وہ اونچی ذات کے ان ہندوؤں کو ناراض نہیں ضرورت کے طور پر قبول کیا تھا اور یہی وجہ ہے کہ وہ اونچی ذات کے ان ہندوؤں کو ناراض نہیں ضرورت کے طور پر قبول کیا تھا اور یہی وجہ ہے کہ وہ اونچی ذات کے ان ہندوؤں کو ناراض نہیں فرورت کے طور پر قبول کیا تھا اور یہی وجہ ہے کہ وہ اونچی ذات کے ان ہندوؤں کو ناراض نہیں فرورت کے طور پر قبول کیا تھا اور یہی وجہ ہے کہ وہ اونچی ذات کے ان ہندوؤں کو ناراض نہیں فرورت کے طور پر قبول کیا تھا اور یہی وجہ ہے کہ وہ اونچی ذات کے ان ہندوؤں کو ناراض نہیں فرورت کے طور پر قبول کیا تھا اور یہی وجہ ہے کہ وہ اونچی ذات کے ان ہندوؤں کو ناراض نہیں

کرنا چاہتے جنہوں نے اسلام کے خلاف اعلانیہ جنگ کا آغاز کر رکھا ہے۔اس لیے دلت مسلم اتحاد کی مساعی کے لیے نہ توالیے عناصر پراعتاد ہی کیا جاسکتا ہے اور نہ ہی پہتو قع کی جاسکتی ہے کہ وہ ایک تجی انقلابی اسلامی تحریک کی قیادت کریں گے۔(40)

آ زادیاورد بدھا۔۔ایکن<sub>گ</sub>اسلامی فکر

دلت آواز کے لیے لکھنے والے بہت سے مسلمان ایک نئی اسلامی فکر کی تروی اور اسلامی تعلیمات کی جدا گانت تغییر وتشریح کی ضرورت پر زور دیتے ہیں۔ تاہم ان کی نظر میں ایسی منفر و تو تعات اسلام کے روایتی فکری نظام میں کوئی اضافہ ہیں بلکہ حقیقت میں غیر حقیق تشریح ووضاحت کے دبیز پر دوں میں چھپی تجی اسلامی روح کو منظر عام پر لا نا ہے 'جے موجودہ ند ہجی قیادت نے عوام سے او جھل کر رکھا ہے۔ اس نئی اسلامی سوج نے دلت مسلم اتحاد کی جدوجہد کے لیے دو اہم موضوعات کو اپنی توجہ کا مرکز بنایا ہے جیسا کہ ان تحریوں سے ظاہر ہوتا ہے۔ اول معاشرتی آزادی اور دوئم ند ہجی بند شوں سے پاک تمام محکوم طبقات کا اتحاد۔

اسلام کی بینی تفہیم روایتی اسلام فکر سے کی لحاظ سے مختلف ہے۔اول روایتی اسلامی سوچ کے برعکس یہ تفہیم اپنے نظریات و خیالات میں نہایت مدل اندازر کھنے کے ساتھ ساتھ اپنے نقط نظر کی وضاحت کے لیے نہایت جامع حوالہ جات بھی فراہم کرتی ہے جن کے تحت وہ عہد حاضر کے مسلمانوں کو در پیش مصائب و مشکلات کاحل قرآن حکیم کی تعلیمات کی روشی میں تلاش کرتی ہے۔ لہذا اس نی فکر کو اپنے اطراف کے ماحول سے بے نیاز محض ایک تحریری مطالعہ نہیں کہا جا سکتا بلکہ رحمت اللہ کے الفاظ میں بیاسلام کی تفہیم کا ایک نیاانداز ہے جو اسلام کی تحریری روایت کا دورِ حاضر کے بھارت کے خصوصی تناظر میں جائزہ پیش کرتی ہے۔ (41) دوئم 'بیٹی فد جبی فکر محکوموں اور استحصال زدہ طبقات کے حقوق کے لیے ایک بھر پور صدا بلند کرتی ہے اور مذہبی تعلیمات کی تغہیم اسی لیس منظر میں کرتی ہے۔ یہ کہنا ہے جانہ ہوگا کہ یہ طرز فکر ہندوستانی اسلامی نہ بی آزادی کی اسی لیس منظر میں کرتی ہے۔ یہ کہنا ہے جانہ ہوگا کہ یہ طرز فکر ہندوستانی اسلامی نہ بی آزادی کی نمائندگی کرتی ہے اس لیے کہ یہ سوچ کی بجائے تحریک پرزورد یتی ہے جو ممل اور اس کے نتیج میں نمائندگی کرتی ہے اس لیے کہ یہ سوچ کی بجائے تحریک پرزورد یتی ہے جو ممل اور اس کے نتیج میں تبدیلی کا پیامرنظر آتا ہے جوظم و استبداد کے خلاف عملی جدو جہد کر رہا ہے نہ کہ عقائد و رسومات کا تبدیلی کا پیامرنظر آتا ہے جوظم و استبداد کے خلاف عملی جدو جہد کر رہا ہے نہ کہ عقائد و رسومات کا تبدیلی کا پیامرنظر آتا ہے جوظم و استبداد کے خلاف عملی جدو جہد کر رہا ہے نہ کہ عقائد و رسومات کا

ا کے سطحی مجموعہ ہے۔ یوں نجات کامفہوم اسی دنیا اور معاشر ہے کی اجتماعی زندگی میں بھی سمجھا جاسکتا ہے جوظلم واستبداد کی مختلف شکلوں اور روایتوں ہے آزادی کی تلقین سے ظاہر ہوتا ہے۔ بیہ معاشرتی ذمہ داری اس دنیا کے بعد کی اخروی زندگی کے لیے ایک لازمی شرط کا درجہ رکھتی ہے۔

یہ اسلامی مطالعہ زیادہ ترقر آنی تعلیمات پر انحصار کرتا ہے اور کسی حد تک بنی اسلام صلعم کی تعلیمات سے براہ راست استفادہ بھی کرتا ہے لیکن ساتھ درمیان میں پھیلی صدیوں کی اس اسلامی روایت اور روایت اسلامی تشریح و تفسیر سے کمل اجتناب برتا ہے جس کا مقصد عدم مساوات اور ظلم واستبداد کوشر کی تحفظ عطا کرنا ہے۔ ایسا کرتے ہوئے یہ اسلامی تفہیم روایتی علماء کی منہ بن ذرائع پراجارہ داری اور ان کی ذاتی استخاب کی تفسیر کوچیلنج کرتی ہے۔ اس لحاظ سے بید نہب کی بھی آزادی ہے جوائے تقلید کے شکنج سے آزاد کرتی ہے اور یون تخلیقی تشریح و تفسیر کے حق میں دلیل دیتے ہوئے شرع کی بدلتی ہوئی معاشرتی ضرورتوں کے تحت 'اجتہاد' کا حق استعال کرتی ہے۔

اس سلیے کی آخری بات یہ ہے کہ روای اسلامی ندہبی تفہیم کے بالکل برعکس چونکہ یہ ندہبی فکر کمسل طور پر بھارت ہی میں پروان چڑھی ہے اس لیے یہ باہمی اتحاد کی ندہبیات کوجنم دیتی ہے۔۔۔الی فد ہبیات جو مسلمانوں کو باہمی مفادات کے حصول کے لیے غیر مسلموں کے ساتھ اشتراک وتعاون کی اجازت دیتی ہے۔ جب اسے دوسرے استحصال زدہ طبقات کودعوت اسلام کے بیا مبر کے طور پر دیکھاجائے تو یہ ایک ایسے انقلا بی پیغام کے روپ میں نظر آتی ہے جو مساوات اور بھائی چارے پر دلالت کرتا اور باہمی اتحاد ویگا گلت کے ساتھ برہمنی استبداد کے خلاف مشتر کہ جدوجہد کی دعوت دیتا نظر آتا ہے۔اس طرح طبقہ بالا کے خلاف یہ مشتر کہ جدوجہد قبول اسلام کی شرط عائد نہیں کرتی۔ اس تفہیم کے مطابق اسلام تمام محکوم افراد کی آزاد یوں کے لیے جدوجہد کا فرض عائد کرتا ہے جن میں غیر سلم افراد وطبقات بھی شامل ہیں۔(42) ایسے میں اسلام معاشرتی انقلا بی پروگرام کا نام ہے اور ندہب کی حدود سے قطع نظر عالم انسانیت کے لیے معاشرتی انقلا بی پروگرام کا نام ہے اور ندہب کی حدود سے قطع نظر عالم انسانیت کے لیے معاشرتی معاشرتی انقلا بی پروگرام کا نام ہے اور ندہب کی حدود سے قطع نظر عالم انسانیت کے لیے معاشرتی معاشرتی انقلا بی پروگرام کا نام ہے اور ندہب کی حدود سے قطع نظر عالم انسانیت کے لیے معاشرتی 'معاشی' شافی اور سیاسی آزاد یوں کی نوید لاتا ہے۔(43)

دلت آواز کی مسلم تحریوں سے اجرنے والا آزادیوں کا بید تصور قرآن حکیم سے براہ راست استفادہ کرتا نظر آتا ہے جودولحاظ سے نہایت اہمیت کا حامل ہے۔اول سی کہ بید

ایک عام آدمی کا مطالبہ ہے جومقد س پیغام اللی سے براہ راست استفادے کا حق استعال کرتا ہے۔ دوسرے یہ کہ اس مطالع سے حاصل ہونے والی ایک دلچ پ تعبیر کے تحت مقد س پیغام سے براہ راست تشریح و وضاحت حاصل کر کے اسے ملی زندگی میں استعال کیا جا سکتا ہے۔ جیسا کہ مسعود اظہر کھتے ہیں کہ قران حکیم کی بت کی طرح پرستش کرنا ' سجانا اور سنوارنا ' ایک جادوئی کرشتے کے طور پر استعال کرنا اور یا پھر اس کے مطالب و معانی کی تفہیم کے بغیرا سے ایک منتر کی طرح جینا اس کی عظیم بصیرت و ہدایت سے محروم کر دیتا ہے' جیسا کہ بھارت میں ایک عام معمول طرح جینا اس کی عظیم بصیرت و ہدایت سے محروم کر دیتا ہے' جیسا کہ بھارت میں ایک عام معمول

بلکان کے خیال میں جولوگ عربی نہیں جانے انہیں عظیم قرآنی تعلیمات کی صحیح تنہیم کے لیے قرآن کوتر جے کے ساتھ پڑھنا چاہیے۔لیکن اس ضرورت وسے قطع نظر بیشتر علماءاپی اجارہ داری کو در پیش مکنه خطرات سے بیچنے کے لیے مسلمان عوام کوقر آن کی انقلاب آفرین تعلیمات سے محروم رکھنا چاہتے ہیں۔وہ مزید کہتے ہیں کہ ایسے علماء اللہ کی بجائے برہمنی معاشرتی تسلسل کی یوجا کرتے ہیں اوراس لیے انہیں بتول کے بجاریوں ہی کے نام سے پکاراجانا چاہیے۔(44) زمین زاد دلت آواز کے نہایت متاثر کن اور دانشور لکھنے والوں میں سے ایک ہیں جواسلام کی ایک جدا گانتفسیر کے حق میں دلیل دیتے ہیں ادریہی وجہ ہے کہ وہ اسلامی عقائد کی غیر حقیقی تشریح وتفسیر کے بارے میں سخت تنقید کرتے ہیں جوان کے خیال میں استبدادی سامراج کی راہ ہموار کرنے کے لیے کی جاتی ہے۔وہ کہتے ہیں کہ سلمانوں کے انٹرف طبقے کی جانب سے اسلام کو ہر قیمت پرامن کے فلسفے کے طور پر پیش کیا جاتا ہے اور یوں وہ بھارت کی متعدد قومیتوں کی پرامن بقائے باہمی کا پر چار کرتا ہے لیکن وہ کہتے ہیں کہ اسلام کا حقیقی فلیفہ جس امن کی وعوت دیتا ہے وہ بھیڑیے اور بھیٹر' قاتل اور مقتول اور طالم اور مظلوم والا امن نہیں ہے بلکہ وہ معاشرتی انصاف کی بنیادوں پر قائم ہونے والاعزت واحترام والا امن ہے جو بھارتی تناظر میں استبداد کی تمام قو توں کے خلاف صرف مسلح جدوجہد ہی کے ذریعے حاصل کیا جاسکتا ہے۔اوراس جدوجہد میں مسلمانوں کوان محکوم لوگوں سے متحد ہونا پڑے گا جوآ زادی کی راہ دیکھ رہے ہیں۔(45) تقذیر کا عقیدہ ایک اوراہم اسلامی موضوع ہے جس کی زمین زاد کے خیال میں از سرنوتشریح ہونی جا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ نقد برکا مطلب پنہیں ہے کہ سب کچھانسان کے مقدر میں لکھ دیا گیا ہے۔ وہ خبر دار کرتے ہیں کہاس کے ذریعے مسلمانوں کو کمل محکومی وخود سپر دگی کی حالت تک پہنچانے کی کوشش سے بچانا چاہیے۔اس کےعلاوہ کچھلوگوں کا پینظر نیکہ مسلمانوں پر نازل ہونے والے تمام اہتلاء و مصائب ان کی نمازوں میں غفلت کی وجہ سے خدا کے غضب کا نتیجہ ہیں در حقیقت مظلوم کے اس پر ہونے والےمظالم سے لیےخوداسی کو ذمہ دار تھہرانے کی ایک واضح مثال ہے جو برہمنی نہ ہب کے مرما فليف كى ايك جموندى نقالى ہے۔ وہ كہتے ہيں كداس ميں كوئى شك نہيں كه نماز اسلام ميں بنیادی اہمیت کی حامل ہے لیکن صرف یہی ایک مسلمانوں کی آزادی کی صانت نہیں دے سکتی۔ زمین زاد کہتے ہیں کہ نماز کے ساتھ ساتھ معاشرتی عمل نہایت ضروری ہے جس کے بغیر رہے ہے حس منافقت اور پرفریب توجید میں بدل جاتی ہے۔فلسفہ نماز کی منفر دوضاحت کرتے ہوئے وہ کہتے ہیں کدایک محکوم کے لیے جبر واستبداد کے خلاف جدوجہد ہی سب سے بڑی عبادت ہے اور اس عبادت سے بڑھ کرکوئی عمل خدا کے لیے محبوب نہیں ہوسکتا۔ای طرح قرآن حکیم کی آیات کوان کے بین السطور پوشیدہ انقلا بی معانی جانے بغیر جادوئی منتروں کی طرح جیتے رہنا کوئی اہمیت نہیں ر کھتا۔ (46) زمین زادجس نئ اسلامی قیادت کی ضرورت پر زور دیتے ہیں وہ اپنی توجہ کا مرکز حقیقی دنیا کے مسائل اور محکوم مسلمان طبقات کی آزادی کی جدوجہد کو بنائے گی نہ کہ خالص نہ ہبی مسائل کے موضوعات کو کیونکہ اسلام کی ترتی و ارتقاء کا دارومدار مسلمانوں ہی کی ترقی ونشوونمایر ہے۔(47) ایک اور مقام پر وہ یہی دلیل دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ مذہب کا مقصد انسان کی مدد کرنا ہےنہ کہ معاملہ اس کے برعکس ہے۔(48)

اسلام کا یہاں پیش کیا گیا نقط نظر دلت آواز کا حصہ بننے والی متعدد مسلم تحریروں کے ذریعے ایک ایسے انقلا بی آزاد انہ معاشر کے وہنیادیں فراہم کرتا دکھائی دیتا ہے جو ہرفتم کے ظلم واستبداد ۔ کے خلاف جدوجہد کررہا ہے۔ اسی نقط نظر کے تحت ونو داحد کہتے ہیں کہ اسلام کا بیاعلامیہ کہ''ہیں کوئی معبود سوائے اللہ کے''ایک انقلا بی نعرہ ہے جو معاشر ہے کے تمام دو روں اور آقاؤں کورد کر دیتا ہے۔ بیتمام بتوں کے انہدام کی ایک دعوت ہے نہ صرف ان کی کہ جو جسموں کی صورت میں دیتا ہے۔ بیتمام بتوں کے انہدام کی ایک دعوت ہے نہ صرف ان کی کہ جو جسموں کی صورت میں بین اور جن کی بوجا کی جاتی ہے بلکہ ان بتوں کی بھی جو توت' ذات' طبق' معاشیات حتی کہ نہ ہی استعاریت کے نام پر قائم ہیں ۔ لیکن وہ کہتے ہیں کہ اس انقلا بی بیغام کو آج کے مسلمانوں نے یکسر فراموش کردیا ہے۔ (49)

دلت آ واز کے متعدد دوسرے مسلمان لکھاریوں نے بھی مذہب کی حقیقی روح اور اس کے خالی ڈھانچے کے بنیادی فرق کومحسوس کیا ہے۔مثال کےطور پر درویش ایڈیٹر کے نام اپنے خط میں لکھتے ہیں کہ اسلام کی حقیقی روح اس کی ظاہری رسومات کے مقابلے میں کہیں زیادہ اہمیت کی حامل ہے کیونکہ قرآن کے مطابق اعمال صالحہ کے بغیر عقیدہ بالکل فضول ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ افضل ترین نیکی برقتم کے جبرواستبداد کے خلاف جدوجہد ہے۔ (50) اس طرح انتظار انصاری اظہار تاسف کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ علماءاور آج کے مسلمان اشرف طبقے نے اسلام کے حقیقی پیغام کی عام مسلمانوں تک رسائی پر قدغن لگار کھی ہے جس کی وجہ سے وہ اسلامی رسوم ورواج کے خوگر ہو چکے ہیں۔(51) اورایک مسلمان ایخ مضمون میں لکھتے ہیں کہ دہ لوگ جو تسلط کےخلاف جہاد کرتے اور میدان جنگ میں مارے جاتے ہیں جنت میں جاتے ہیں مگروہ لوگ جواسلام کی حقیقی روح کوپس پشت ڈال کر گز گز مجر لمبی داڑھیوں کے ساتھ اینے وقت کامصرف دن بھر کی عبادت گزاری میں ڈھونڈتے ہیں جہنم واصل ہوں گے۔ وہ الزام عائد کرتے ہیں کہ بدعنوان اور ریشددوان مسلمان قیادت اسلام کے ظاہری ڈھانیج کی صور تگری کررہی ہے ادراس کی حقیق روح کوپس پشت ڈال رہی ہاس لیے ایس قیادت سے فورا ہی چھٹکارا حاصل کر لینا جا ہے۔(52) زمین زاد لکھتے ہیں کہ آج کے مسلمانوں نے خود کو مذہب کی غیرا ہم اور ظاہری حالتوں سے متعلق رکھتے ہوئے اسلام کی حقیقی نجات کے فہم وادراک کونظرانداز کر دیا ہے۔ان کے خیال میں ایک نی اسلامی قیادت کاسب سے بڑا کام بیہوگا کہوہ بیک وقت خودکواسلام کےمعاشرتی آزادی کے پیغام سے وابستہ رکھتے ہوئے اور محکوم طبقات کو استحصال سے نجات ولاتے ہوئے اسلام کی حقیقی ندہبی روح کو بند' محدود اورجس زوہ نظام ہے آ زادی دلائے گی جے'ان کے خیال کے مطابق جا گیردارانہ آمریت اور بہل پیندمولو یوں نے اس درجے پرلاکھڑ اکیا ہے۔(53) اس نی اسلام تفہیم کے حامیوں کے نزدیک تبدیلی ندہب کا بھی بالکل نیامنہوم ہے۔ ایک سے مسلمان کے لیے استحصال کا موجب بننے والے گناہ آلود معاشرتی استبدادی ڈھانچوں کی بیخ کنی سب سے برانصب العین ہے۔اس بارے میں نعیم سہروردی کہتے ہیں کہ اسلام قبول کرنامحض عقائد کا زبانی اقرار نہیں ہے بلکہ بیموجودہ معاشرتی ڈھانچوں کی انقلابی تبدیلی کے لیے گہری وابسکی کا تقاضا كرتا ہے۔ (54) اسلام كے پيغام كودوسرول تك پېنچانے اور انہيں دعوت اسلام دينے كى اہمیت اپنی جگہ ہے لیکن ان کی دلیل کے مطابق مسلمانوں کا استحصال زدہ طبقات کے ساتھ اشتراک و تعاون ان کے اسلام قبول کرنے سے مشروط نہیں ہے۔ ای طرح عیسیٰ حق کہ جن کا مضمون دلت آ واز میں با قاعد گی کے ساتھ شامل ہوتا ہے پریقین ہیں کہ مسلمانوں کے دلت طبقے سے اتحاد و پیجبی کے لیے ان کا اسلام قبول کرنا بالکل ضروری نہیں ہے۔ کیونکہ قرآن صراحت کے ساتھ کہتا ہے کہ مسلمان غربی امتیاز سے بالاتر ہوکر ہرصورت میں استحصال زدہ افراد کی مدد کریں۔ اور بھارت کے سب سے زیادہ استحصال زدہ افراد دلت ہی ہیں۔ حق کہتے ہیں کہ اسلام بین المہذا ہب اتحاد واشتراک کی حمایت کرتا ہے جیسا کہ قرآن میں فہ کور ہے۔ 'تہمارے لیے تہمارا دین ۔ دین اور میرے لیے میرادین ۔

پغیبراسلام محصلعم نے خود یہودیوں کے ساتھ مل کرا پے مشتر کہ دیمن کے خلاف جنگ کی مختی اس نقاضے کے بغیر کہ پہلے وہ اسلام قبول کریں۔وہ کہتے ہیں کہ اسلام کے اسی اصول کو آج بھارت میں بھی اپنایا جاتا چاہیے۔وہ کہتے ہیں کہ اس بات میں کوئی شبہیں کہ مسلمان اپنے نہ ہی نقاضوں سے بخو بی عہدہ بر آجوتے ہوئے بھی دوسر نظر انداز کیے گئے طبقات کے ساتھ اشتر اک و تعاون کر سکتے ہیں۔وہ مزید کہتے ہیں کہ اس سلسلے میں ضرورت اس امرکی ہے کہ مسلمان خود بسندی کے تنگ نظر انہ خول سے باہر آجا کیں۔(55)

#### خلاصه وحرف آخر

جبیا کہ دلت آ واز' کی مسلم تحریروں کے تجزیے کے دوران ہم نے دیکھا کہ مسلمانوں کی ایک کثیر تعداد خصوصاً طویل مدت سے محرومی کا شکار کجلی ذاتوں سے تعلق رکھنے والے طبقات جو بھارت کی مسلمان آبادی کا ایک بڑا حصہ ہیں اب نقاضا کر رہے ہیں کہ ان کی آ واز وں کو سنا جائے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ موجودہ مسلمان قیادت کی حقیقی مسلم نمائندگی اور اسلام کی ترجمانی کے دعوے کو چیلنج کرتے ہیں۔ جہاں اندرونی طور پراحتجاج کی بیصدائیں علماء اور اشرف مسلمان قیادت کو ہدفت تعید بناتی ہیں وہیں وہیں وہیرونی طور پراونچی ذات کے ہندوؤں کو بھی اپنی بھر پور تنقید کا نشانہ بناتی ہیں اس لیے کہ بیمسلمان ان دونوں ہی کو مسلم عوام کے شدید استحصال کا ذمہ دار مظہراتے ہیں۔ جیسا کہ ہم نے جائزہ لیا' ان آ واز وں کی بڑھتی ہوئی شدت کو مسلمان عوام کی بڑھتی ہوئی

سیاسی بصیرت کے تناظر میں و یکھا جا سکتا ہے جو کا گریس یارٹی کی اقتدار سے تنزلی علاقائی اور طبقاتی سیاسی جماعتوں کی کامیا بی اونچی ذات کے ہندوؤں اور برہمنوں کےخلاف دلت اور مجل ذات کے ہندوؤں کی تحریکوں کی کامیا بیوں اورسب سے بڑھ کر بڑھتی ہوئی ہندوفسطائیت خصوصاً 1992ء میں بابری مسجد کے انہدام پر مسلمان قیادت کی مسلم عوام اور مسجد کو تحفظ عطا کرنے میں نا کا می اوراس کے بعد بھارت کے بڑے حصے میں مسلمانوں کےخلاف تشدد کےوا قعات کے پس منظر سے ابھری ہے۔ ہندو سلح جارحیت کے بھارت میں بڑھتے ہوئے اختیار و وسائل کے ساتھ اس انقلابی پیغام کی مقبولیت کی توقع بے جانہ ہوگی خصوصاً ایک ایسے وقت میں جب یہ جارحیت اقتد ار کے ایوانوں میں مضبوطی ہے براجمان ہو چکی ہے اور سول سوسائٹ کے بڑے اداروں کواپی گرفت میں لے چک ہے۔احتجاج کی بیصدائیں ایک اور نقط نظر سے بھی نہایت اہمیت کی حامل ہیں اور وہ بیر کہان سے بھارتی مسلمانوں کے عام نقطہ نظر کا اظہار ہوتا ہے جو جرواستحصال کے خلاف جدوجہد کے پس منظر سے اجا گر ہور ہاہے۔اس اعتبار سے بیدایک بالکل نئ صورتحال سے آگاہی دلاتا ہے جے اسلام کی مذہبی آزادی کا نام دیا جاسکتا ہے۔اس بات پر اصرار کرتے ہوئے کہ علماء کے محدود تصور اسلام کے برعکس اسلام محض چند مذہبی رسومات کی ظاہری بجا آوری کا نام نہیں' دلت آواز کے بیشتر مسلمان لکھنے والے اسلام کوایک معاشر تی ضا بطے اور انقلا بی سیاس پروگرام کی حیثیت سے ہرتتم کے ظلم واستحصال کے خلاف جہاد کرنے والے ایک مکمل ضابطہ حیات کے طور پر پیش کرتے ہیں۔اس اسلامی نقطہ نظر سے سیاحساس بھی ہوتا ہے کہ خیالات وموضوعات کواسلام کی نظر ماتی شخصیات مثلاً مودودی اورا مام خمینی ہے مستعار لیا گیا ہے لیکن اس صور تحال میں ان کا استعمال نہایت جدا گانہ پس منظر میں اور بہت مختلف مقاصد کے لیے کیا گیا ہے۔ دلچیس کی بات سیہ ہے کہ ان لکھنے والوں کی جانب سے موجودہ اسلامی گروہوں اور تنظیموں مثلاً جماعت اسلامی کی سیاست اور کارگز ار بول کو بھی شدید تنقید کا نشانہ بنایا گیا ہے۔وہ عوامی زندگی میں ان کے انقلابی انداز کے باوجودانہیں اونچی ذات کے ہندوؤں کا کاسہلیس دیکھتے ہیں۔اس کےعلاوہ یتحریریں غیرمسلم اقلیتوں اور استحصال زدہ طبقات کے ساتھ اشتراک دیجہتی کے جوتانے بانے بنتی ہیں وہ بھی اُنتہائی اہمیت کے حامل ہیں کیونکہ ان کے مطابق اسلام الیی کسی پیشرفت میں رکاوٹ بننے کی بجائے ان کا نہایت مثبت انداز میں خیر مقدم کرتا ہے۔ یہاں بین المذاہب مکالے پر اسلام کے منفر دنقط نظر کا اظہار بھی ہوتا ہے جہاں مکالے سے مراد معاشر تی آزادیوں کے مشتر کہ نصب العین کے لیے دوسر مے محکوم طبقات کے ساتھ مل کر سعی وجد و جہد کرنا ہے جو کہ مکالے کے روایتی انداز سے کہیں جدیداور دوشن مثال ہے کیونکہ روایتی مکالے کی طرح اس کا مقصد نہ ہبی عقائد اور ادائیگی رسومات کی مختلف عقائد کے حامل لوگوں میں تفہیم پرقد غن لگانائہیں ہے۔

ان اجرتی ہوئی صداؤں کا مقصد جو''دلت آ واز'' کے کالموں کے ساتھ ساتھ کجی ذاتوں سے تعلق رکھنے والے طبقات کے رسالوں اور جریدوں کے ذریعے سامنے آ رہی ہیں' علماء کے اختیار واقتد ارکوچینج کرنا ہے۔ کچھ لکھنے والے تو اس صدتک آ گے چلے گئے ہیں کہ علماء کے ادار ہو ہی کوغیر اسلامی قرار دے دیتے ہیں۔ اب منظر کی صورت میں جو پچھ ہمارے سامنے ہے وہ مذہبی ارباب اختیار کا ایک جدید اور انقلا بی متبادل ہے جومقدس مذہبی تعلیمات پر روایتی اجارہ داری اور مذہبی تعلیمات کی من لیند تشریح وقفیر پرشدید اعز اضات رکھتا ہے۔ اس نی فکر کی صورت میں ایک مہوری طرز کی قیادت تھیل پار ہی ہے جو پختہ گئن کے ساتھ عام مسلمانوں سے متعلق ہے جن کی بہت بڑی اکثر یہ کوم اور چھوٹے طبقات سے تعلق رکھتی ہے۔

 بھی کم کردیاہے جس کا کہ دلت آواز ایک حصہ ہے۔

یہ بات بھی مشکوک ہے کہ بڑھتے ہوئے تعلیمی معیار اور سیاسی بھیرت کے ساتھ احتجاج کی الی صدائیں جن میں سے ایک کا ہم نے تجزید کیا ہے ایک بڑے مظہر کے روپ میں اور ایک عظیم اہمیت کے ساتھ سامنے آ سکیں گی۔ اس لیے ان جذبات واحساسات کو معاشرتی انصاف کے حصول کی کسی بڑی جدوجہداور برہمن امتیاز ومسلمان اشرف طبقے کو چیلنج کرنے والی سیاست کے ساتھ مربوط وہم آ جنگ کرنے کا مشکل کا معملی طور پر عدم تو جبی ہی کا شکار رہتا ہے۔ حالانکہ اس امر پر نہ صرف بھارت کے مسلمانوں بلکہ مجموعی طور پر بھارت کے تمام استحصال زدہ طبقات اور اقلیتوں کی قسمت کا انجھارہے۔

#### Reference

- 1. Abid Raza Bedar, 'Post-Independence Indian Islam', in S.T.Lokhandwala (ed), India and Contemporary Islam, Indian Institute of Advanced Study, Simla, 1971, p.44.
- 2. Interview with V.T. Rajshekar, Bangalore, 1 February 2001.
- 3. A detailed treatment of the question of caste among the Muslims of India is to be found in Imtiaz Ahmed (ed.), Caste and Social Stratification Among Muslims in India, Manohar, Delhi, 1978.
- 4. For a detailed treatment of Muslim society in post-1947 India, see Mushir-ul Hasan, Legacy of a Divided Nation, Oxford University Press, New Delhi, 1997.
- 5. Rahmatullah, 'Curse of Allah on Muslim Religious Leaders For Flouting Koran', in V.T.Rajshekar (ed.) Curse of Allah, Dalit Sahitya Akademy, Bangalore, 1997, p.13.
- 6. Qurban 'Ali Zameenzad, 'Beware of Three Internal Enemies Who Killed Muslim Militancy: Medireview Mullahs, Marxists and Secularists', *Dalit Voice*, 16-31 July, 1993, p.17.
- 7. Muhammad Kamran, 'Dalit-Muslim Unity Will Revolutionise Islam', *Dalit Voice*, 1-15 June, 1997, p.19.

8. A Correspondent, 'Jama'at Blow to Dalit-Muslim Unity Movement', Dalit Voice, 16-31 August, 1991, pp.9-10.

9. S.A.Majeed, 'Islam Prohibits Priesthood: Maulanas Are A Pest on Muslims', Dalit Voice, 16-30 April, 1997, pp.6-10.

10. Shamsul 'Arifin, 'Pro-Hindu Maulanas Suppressing Spirit of Islam', Dalit Voice, 16-31 August, 2000, p.6.

11. Shamsul 'Arifin, 'Rich Muslims Rushing To Join BJP'.

Dalit Voice, 16-31 January, 2001, p.23.

12. For an Indian Muslim modernist's critique of the 'ulama and the madrasa system, see S. Maqbul Ahmad, 'Madrasa System of Education and Indian Muslim Society', in S.T.Lokhandwala (ed), India Contemporary Islam, Indian Institute of Advanced Study, Simla, 1971, p.32-36.

- 13. A detailed study of the Jama'at and Maududi is Seyyed Vali Reza Nasr's The Vanguard of the Islamic Revolution: TheJama 'at-i-Islami (I.B. Tauris, London and New York, 1994). See also, by the same author, Maududi and the Making of Islamic Revivalism, Oxford University Press, Oxford and New York, 1996.
- 14. N. Sirajuddin, 'DV Debate Reveals Dilemma Facing Jama'at-e-Islami', Dalit Voice, 16-30 Nov., 1992, pp.19-21.
- 15. Letter from 'Abdul Ghaffar Shah, Dalit Voice, 16-31 October, 1991, p.10.
- 16. Iqbal Ahmed Sheriff, 'When Will the Jama'at-e-Islami Learn?', Dalit Voice, 16-31 August, 1991, p.4.
- 17. Suleiman Farooqui, 'Middle Class Muslims Using Islam As A Ladder Duping the Oppressed', Dalit Voice, 16-31 March, 1992, pp.19-20.

18. Iqbal Ahmed Sheriff, 'When Will the Jama'at-e-Islami Learn?', Dalit Voice, 16-31 August, 1991, p.4.

19. Letter from Tariq 'Ali, Dalit Voice, 16-31 March, 1992, p.13.

20. Qurban 'Ali Zameenzad, 'Hindu-Muslim Unity: Is It Possible?', Dalit Voice, 16-28 Febrauary, 1993, p.19.

21. Qurban 'Ali Zameenzad, 'Eeware of Three Internal Enemies Who Killed Muslim Militancy: Medireview Mullahs, Marxists and Secularists', *Dalit Voice*, 16-31 July, 1993, p.17.

22. The most comprehensive study of the TJ is Khalid Masud (ed.), Travellers in Faith: Studies of the Tablighi Jama'at as a Trans-National Movement for Faith

Renewal, E.J.Brill, Leiden, 2000.

23. Qurban 'Ali Zameenzad, 'Beware of Three Internal Enemies Who Killed Muslim Militancy: Medireview Mullahs, Marxists and Secularists', *Dalit Voice*, 16-31 July, 1993, p.17.

24. Nafisul Hasan, 'Koranic Directions Suppressed: Maulanas Misleading Muslims By Ignoring Duties in

This World', Dalit Voice, 1-15 April, 1996, p.11.

25. Letter from P.A. Salam, Dalit Voice, 16-31 October, 1995, p.23.

26. Letter from Mushtak Ahamed, Dalit Voice, 1-15

Febrary, 2000, p.16.

27. Letter from S.M.Ebrahim Madani, Dalit Voice, 16-30 June, 1989, p.10.

28. S.M.Mir, 'Tablighi Jama'at Ignoring Spirit of Islam',

Dalit Voice, 16-31 January, 1999, p.15.

29. Qurban 'Ali Zameenzad, 'Beware of Three Internal Enemies Who Killed Muslim Militancy: Medireview Mullahs, Marxists and Secularists', *Dalit Voice*, 16-31 July, 1993, p.16.

30. Shamsul 'Arifin, 'Pro-Hindu Maulanas Suppressing Spirit of Islam', Dalit Voice, 16-31 August, 2000, p.6.

31. Letter from M.N.Mustafa, Dalit Voice, 1-15 March, 1992, p.10.

32. Letter from Naveed Hussain, Dalit Voice, 1-15

February, 2000, p.13.

33. Mahboob Subhan, 'Islam Alone Can Defeat Brahminism', Dalit Voice, 1-15 November, 1992, p.19.

34. Letter from Iqbal Ahmed Sheriff, Dalit Voice, 1-15 April, 1996, p.18.

35. Ejaz 'Ali, 'Anti-Islamic Elite Muslims Opposed to Reservations for the Oppressed', *Dalit Voice*, 16-31 January, 1996, pp.8-9.

36. Letter from Ejaz 'Ali, Dalit Voice, 16-30 April, 1996,

p.22.

37. Letter from S. Shafiq Ahmad, *Dalit Voice*, 16-30 November, 1999, p. 17.

38. Intezar Ansari, 'Elite Muslims Warned: Will Meet Fate of Nazi Vaidiks in Bloody Revolution', *Dalit Voice*, 16-30 November, 2000, p.6.

39. Nizamuddin Ansari, 'Dalit-Muslim Unity Failed As Elite Muslims Hate Dalits', *Dalit Voice*, 16-31 January, 2000, p.15.

40. Rahmatullah, op.cit.., p.11.

41. Rahmatullah, op.cit., p.15.

42. Mohammad Kamran, 'Dalit-Muslim Unity Will Revolutionize Islam', in V.T.Rajshekar (ed.) Curse of Allah, Dalit Sahitya Akademy, Bangalore, 1997, p.33.

43. S.N.Mandal, 'Elite Muslims Closer to Upper Castes Than Oppressed Muslims', *Dalit Voice*, 16-31 August, 1992, pp.17-18.

44. Masood Azhar, 'Elite Muslims Have Become Idol-Worshippers', Dalit Voice, 1-15 August, 1994, p.19.

45. Qurban 'Ali Zameenzad, 'Beware of Three Internal Enemies Who Killed Muslim Militancy: Medireview Maulvis, Marxists and Secularists', *Dalit Voice*, 16-31 July, 1993, p.16.

46. Qurban 'Ali Zameenzad, 'Wanted Dalit-Muslim United

Front', Dalit Voice, 1-15 Febrary, 1993, p.21.

47. Qurban 'Ali Zameenzad, 'Elite Muslims Blamed For Babri Masjid Destruction', *Dalit Voice*, 16-31 January, 1993.

48. Qurban 'Ali Zameenzad, 'Dalits, Islam and Ivory Tower Maulvis', *Dalit Voice*, 1-15 December, 1992, p.20.

49. Vinod Ahmed, 'Muslim Masses Deceived [sic.] From Fighting Dalit Oppression', Dalit Voice, 1-15 December, 1999, p.11.

50. Letter from Darvesh, Dalit Voice, 1-15 January, 2000,

p.17.

51. Întezar Ansari, 'Maulana Maududi's Revolutionary Message Not Allowed to Reach Masses by Jama'at-e-Islami', *Dalit Voice*, 16-30 September, 1999, p.8.

52. A Correspondent, 'Mischief Lies in Suppressing Spirit of Islam and Preaching Religion of Islam', Dalit Voice,

1-15 April, 1997, p.22.

53. Qurban 'Ali Zameenzad, 'Dalits, Islam and Ivory Tower Maulvis', *Dalit Voice*, 1-15 December, 1992, p.20.

54. Naim Suhrawardi, 'Muslims Cannot Fight Brahminism Without Joining Non-Muslim Groups', Dalit Voice, 1-

15 March, 1992, p.14.

55. Isa Haque, 'Dalits Are Blood-Brothers of Muslims: Together They Must Fight Aryans', *Dalit Voice*, 1-15 August, 1992, p.17.

# تصادم اور ہم آ ہنگی: عہدوسطی کے شالی ہندوستان میں ہندومسلم تعلقات کا جائزہ

مظفرعالم/ ترجمه: سعودالحن خان

عہدوسطیٰ کے ہندو تان میں مقامی غیر مسلم آبادی اور اس کے ندہبی عقائد وساجی رسومات کے ساتھ اسلام اور مسلمانوں کے مطالعہ کوعمو ما دو مختلف اور متفاد زاو یوں سے دیکھا جاتا ہے۔ ایک چانب فرقہ پرست مورخین ہیں جنہوں نے عہدوسطیٰ کی تاریخ کومض ہندومسلم تصادم تک محدود کر دیا ہے اور سے بات ان کے ندہبی نقط نظر کی عکاسی کرتی ہے۔ ان کی رائے میں بید دور اسلامی دور تھا اور اس میں ہندوؤں کو اسلام کی (hegemony) کے تحت لایا جاتا ہے۔ بیا یک ایسامشن تھا کہ جس میں ریاست مکمل طور پر کامیاب نہ ہوسکی ہے۔ جس کا بنیا دی سبب زبر دست ہندو مزاحمت متھی۔ دوسری جانب بڑی تعداد میں آزاد خیال مورخین ہیں ان کے خیال میں بیدوور ہر دو فرقوں کے درمیان میل جول کا دور تھا حالانکہ اس دور میں دونوں گروہوں کے درمیاں سیاسی و معاثی اختلافات بھی پیدا ہوتے رہے۔ ان مورخین کی نظر میں بیدور ایک مشتر کہ ثقافت کے ارتقاء کا دور تھا جس میں اس وقت کے حکم انوں' امراء' صوفیوں اور فارسی و اردو کے شعراء نے اہم کر دار اوا کیا۔ ان کے خیال میں ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان بعدازاں جو نہ بہی تناز عات شروع ہو گئے وہ دراصل برطانوی سازش کا نتیجہ تھے۔

اس طرح کی تاریخی تحریروں میں سے اکثر میں اس بات کو بڑی تیز تر وضاحت سے بیان کیا جاتا ہے کہ انیسویں صدی کے شروع سے ہی ہندومسلم تعلقات کیسے پروان چڑھ رہے تھے۔ یوں نہ صرف تعصّبات کی تشریح کی جاتی ہے بلکہ معلوم تھا کق کو دلائل کے طور پر استعال کرنے کے لیے ان کا انتخاب کیا جاتا ہے۔اس انتخاب میں ہم عصر لوگوں اور وقت کے لیے جائز تنقید و معیار کی بہت کم پرواہ کی جاتی ہے۔

حالیہ برسوں میں عہدوسطی کی ثقافتی و فدہمی تاریخ نو لیک کوتھ پر کرنے اور پھراس کی تشریح کرنے میں کافی سنجیدہ طریقے سے کوشش کی گئی ہے اس کے ساتھ ہی ساتھ گذشتہ دوسو برسوں میں ان دونوں فرقوں کے درمیان ہونے والے تصادم کے اسباب کو تلاش کرنے کی بھی کوششیں جاری ہیں۔ تاہم ابتدائی تحریوں کی بعض گھسے پٹے بیانات مثلاً صوفیوں کی آزاد خیائی علماء کی جنونیت ہیں۔ تاہم ابتدائی تحریوں کی بعض گھسے پٹے بیانات مثلاً صوفیوں کی آزاد خیائی علماء کی جنونیت میں ارباب حل وعقد کی فدہمی معاملات میں غیر جانبداری مسلم سلطنت میں ہندووں سے عام غیر جانبدارانہ سلوک وغیرہ کو بلاتنقید قبول کر لیا جاتا ہے۔ بعض ایسی بیچید گیوں کی جانب تو ہیں آمیزرو بیآج بھی ہمارے مطالعہ پراثر انداز ہور ہاہے جس سے برصغیر میں ہندو مسلم تعلقات کو صحیح شکل دینے میں مشکل چیش آرہی ہے۔

اس مقالے میں شالی ہندوستان میں اسلام اور مسلمانوں کے بعض تجربات کا احاط کیا جائے گا۔ اس طرح کی بحث کرنے میں ہمیں ہر پہلوکا جائزہ لینا چا ہے مثلاً ہر طبقے سے تعلق رکھنے والے ہندوستانی مسلمانوں کے اسلامی دنیا سے تعلقات کا نیز مقامی لوگوں سے تعلقات کا بھی اور اس ملمانوں کے اسلامی دنیا سے تعلقات کا نیز مقامی لوگوں سے تعلقات کا بھی جائزہ لینا طرح سے ان تعلقات کے نتیج میں ان کی ساجی و فدہبی رسومات میں تیر بیلیوں کا بھی جائزہ لینا چا ہے۔ مگر چونکہ اس مقالے کا مقصد صرف ان جدید تاریخی تحریروں کا جائزہ لینا ہے کہ جن میں فہبی اور سیاسی ارباب حل وعقد کوم کر نبایا گیا ہے۔ اس لیے میں نے ان کے نظریات پر نظر ڈائی ہے۔ آپ فہبی اور خاص طور پرصوفیوں کے تجربے اور بیاست کی آزاد پالیسیوں پر نظر ڈائی ہے۔ آپ لوگوں کوصاف معلوم ہوگا کہ میں بردی گہرائی کے ساتھ عہدو طلی کی فدہبی و ثقافی تاریخ کے عمومی ربحان کا جائزہ لے بارے میں شک و شبہ پیدا ہو اس جائزہ سے بیانت کے بارے میں شک و شبہ پیدا ہو جائے گا۔ ہندوستان میں ہی ایک حدتک وہ عمل کیوں پر زور دینے سے یہ بات پیتہ چلے گی کہ انڈونیشیا کے برعس ہندوستان میں ہی ایک حدتک وہ عمل کیوں ناکا مر ہا کہ جے اسلامائیزیش کہتے ہیں۔ کے برعس ہندوستان میں ہی ایک حدتک وہ عمل کیوں ناکا مر ہا کہ جے اسلامائیزیش کہتے ہیں۔ کے برعس ہندوستان میں ہی ایک حدتک وہ عمل کیوں ناکا مر ہا کہ جے اسلامائیزیش کہتے ہیں۔ نقابی تاریخی متن کے لیے ہم نے ڈاکٹر ٹی عبداللہ کے انڈونیشیا پر صفحون کو ساتھ ملاکر پڑھا ہے۔ تو اس معمون کو ساتھ مقان کہ ہی اس طرح کے خربی اور ثقافی تقابی تاریخی متن کے لیے ہم نے ڈاکٹر ٹی عبداللہ کے انگر ویشیا پر صفحون کو ساتھ مطاکر ہی اور ثقافی تو ان کردہ کے دونوں ممالک ہی اس طرح کے خربی اور ثافی تو ان کردہ کے دونوں ممالک ہی اس طرح کے خربی اور ثوافی کو ان کو دونوں ممالک ہی اس طرح کے خربی اور ثوافی کی اور کے خربی اور ثافی کی دونوں ممالک ہی اس طرح کے خربی اور ثوافی کو دونوں ممالک ہی اس طرح کے خربی اور شافی کو دونوں ممالک ہی اس طرح کے خربی اور ثوافی کو دونوں ممالک ہی اس طرح کے خربی اور ثوافی کو دونوں ممالک ہی اس طرح کے خربی اور ثوافی کے دونوں ممالک ہی اس طرح کے خربی اور ثوافی کو دونوں ممالک ہو کو دونوں ممالک ہو کو دونوں ممالک ہونوں ممالک کی دونوں ممالک کی کو دونوں ممالک کو دونوں ممالک کو دونوں ممالک کو دونوں ممالک کو

تجربے سے گزرے ہیں اور دونوں کی ہی تاریخ کا ایک لمبا دورمسلم سیاسی برتری سے متعلق رہا ہے۔

### صوفيول كى كوششيں

شالی ہندوستان میں پہلی صوفیا نہ خانقاہ اس وقت بی جب پنجاب پرغز نوی اقتدار قائم ہو
گیا۔ تیرہویں صدی میں سلطنت وبلی کے قیام کے ساتھ ہی صوفیا نہ سلسلے ایسے امور کی حوصلہ
افزائی کرنے گئے کہ جوامور ہندوؤں اور مسلمانوں میں مشتر کہ تھے۔علاوہ ازیں بعض ایسے صوفی
بھی کہ جو شریعت کے معاملے میں بہت شخت اور غیر مصالحت پیند تھان سے بھی ہمیں عموی رحم
دلی اور رواداری کی مثالیں مل جاتی ہیں۔ان لوگوں نے رسو بات اور رواجوں کے اختیار کرنے کو
فروغ دیا اور عام لوگوں کی زبان کو ذریعہ گفتگو بنایا۔ یوں انہوں نے لسانی اور ثقافتی امتزاج اور ہم
فروغ دیا اور عام لوگوں کی زبان کو ذریعہ گفتگو بنایا۔ یوں انہوں نے لسانی اور ثقافتی امتزاج اور ہم
قرح کے میا۔ بیان کیا جاتا ہے کہ بیسب ہی لوگ سلسلہ چشتیہ کے جماعت خانوں کا دورہ کر
کیا۔ بیان کیا جاتا ہے کہ بیسب ہی لوگ سلسلہ چشتیہ کے جماعت خانوں کا دورہ کر
کیا تھے جن کے زدیک عبادت کا بلند ترین درجہ وہ ہے کہ جس میں مظلوم کے ساتھ رحم دلی کر کے
اس کا مدادا کیا جاتا ہے۔(1)

اس بات ک بھی شہادت ملی ہے کہ بیصونی ہند دمسلک اور عقائد کی جانب بھی زم گوشہ رکھتے تھے اور ان کو بیجھنے کی کوشش کرتے تھے۔ایک قدیم صوفی کے قول کے مطابق ' شرک وایمان اور رجعت پندی و بدعت محض اظہار جذبات کی شکل ہیں کوئی چیز الیی موجود نہیں ہے جوقطعی طور پر دوسرے سے لازم و ملز وم ہیں سب ہی خدا کے دوسرے سے لازم و ملز وم ہیں سب ہی خدا کے بندے ہیں۔' (2) ابتدائی ہندواور بدھا اڑات کے زیرا اڑ بہت سی چیزیں مقامی ہندوؤں سے اختیار کرلی گئی ہیں تاکہ ان کے مذہبی رویوں کو اپنے درمیان جگہ دی جاسکے جیسے شخ کے آگے جھکنا' افتیار کرلی گئی ہیں تاکہ ان نیبل تقسیم کرنا' نے طالب علموں کے سرمنڈ ھنا' مجالس ساع اور چلے تھینچنا فیرہ دورو)

اکثر صوفیوں نے ہندوستانی ہو گیوں اور بھکتوں کے افعال کی تقلید کی تاکہ ' دائی حقیقت'' اور' وجودیت' کے تصورات کے لیے ایک ایک مشتر کہ بنیاد قائم کی جاسکے مشہور ہندی مقالے ''امرت کنڈ'' (جوہتھ ہوگا اصولوں پرتح ریک گئی) کا تیرہویں صدی میں ہی پہلے عربی اور پھرفاری میں ترجمہ ہو چکا تھا۔ (4) پندر ہویں اور سولہویں صدی میں تحریر کیے جانے والا بیصوفیا نہ کام' رشد نامہ' ہمیں بتا تا ہے کہ صوفیوں کے وحدت الوجود کے عقائد گور کھنا تھ کے فلسفے اور اعمال سے کس قدر مشابہہ تھے۔ گور کھ ناتھ اور اس کے شاگردوں کی طرح سے اس کتاب کے مصنف شخ عبدالقدوس گنگوہی نے بھی خالق کا کنات کو' الکھ نرنجی'' (غیر مرئی) قرار دیا ہے۔ گنگوہی صوفیوں کے بقاء اور صلاق معکوس کے نظریے کو ہندوؤں کے شیو کے نظریات شبدوسہاجہ کے مماثل قرار دیتا ہے۔ (5)

ایک اور پیش رفت صوفیوں کے ہندی یا ہندوی کلام (مثنویوں) میں ہندوم کزی خیال کی شکل میں سامنے آئی۔اس کے علاوہ ابتدائی صوفیا نہ ادب میں اس طرح کے بہت سے اشعار (دو ہے) محفوظ ہیں۔ ابتدائی مجالس ساع پر پڑھے جانے والے اکثر دو ہے ضائع ہو بچے ہیں البتہ بچھ تا حال محفوظ ہیں اور انہیں شخ حمید الدین تا گوری اور بابا فرید سے منسوب کیا جاتا البتہ بچھ تا حال محفوظ ہیں اور انہیں شخ حمید الدین تا گوری اور بابا فرید سے منسوب کیا جاتا شروع کی مشہور عام ہندوی مثنوی کہ جو ملا داؤد کی'' چندیان' (Chandayan) میں درج ہے۔ شروع کی مشہور عام ہندوی مثنوی کہ جو ملا داؤد کی'' چندیان' وحل ابن سے بڑے البتا اثر تا تعلق الدین نے ان اشعار کوا پنے خطبوں میں شامل کر کے لوگوں پر اپنا برا اثر قائم کر لیا موال تا تقی الدین نے ان اشعار کوا ہے خطبوں میں شامل کر کے لوگوں پر اپنا برا اثر قائم کر لیا شام کو تشریح میں ہیری معاون ثابت ہو گئی ہے۔ (7) ملا داؤد کا تعلق دالما فلا الموال میں شامل کر کے بھا نے شخ ضاء الدین شعبر الدین چشتی موجودہ ضلع رائے ہر بلی (نزد کھوں کا ایک شہر ہے۔وہ نصیر الدین جاغ دیلی (جو ہو سے ظیم چشتی موجودہ شلع رائے ہر بلی (نزد کھوں کا ایک شہر ہے۔وہ نصیر الدین جاغ دیلی (جو ہو سے ظیم چشتی صوفی تھے) کے بھا نجے شخ ضاء الدین کا شاگرد اور خلیفہ تھا۔ یہ ضاء الدین نصیر الدین خیلی وزیر صوفی تھی کے بھا خج شخ ضاء الدین کا شاگرد اور خلیفہ تھا۔ یہ ضاء الدین نصیر الدین خیلی فور ہو سے میں تار کی گئی تھی۔ خان جہاں مقبول (متو فی 1369) کی سر پرستی میں تیار کی گئی تھی۔

چندیان کا قصہ خالصتاً ہندوستانی ہے۔ یہ کہانی ایک شادی شدہ راجبوت شنرادی چندا کی ایک ایک ایک شادی شدہ راجبوت شنرادی چندا کی ایک اہیر ذات کے شخص جس کا نام لورک تھا' کے ساتھ محبت سے متعلق ہے۔ وہ اس سے اپنے والدین اور عوام الناس سے جھپ کر محبت کرتی ہے حالانکہ بظاہر اس کا لورک کے ساتھ دوبارہ شادی کرنے کا خیال ہندو توانین کے خلاف ہے۔ چندایان میں وضع کردہ ساج سراسرروایت ہے

نس میں چار ذاتوں میں منقسم ساج میں اعلیٰ ترین عہدے پر پر ہمن قابض ہیں۔ ملا داؤد نے اس کہانی میں اپنے صوفیا نہ خیالات شامل کردیتے ہیں گرزیادہ تر تفصیلات ''ہندو' ،ی ہیں۔ مثلاً جب اورک چندا کے عشق میں مبتلا ہونے کے بعد مایوں ہوجا تا ہے کیونکہ اسے اپنی محبوبہ سے ملاقات کی ہم امید ہوتی ہے تو وہ ایک برس تک گور کھینتی یوگی بن کر گھومتا پھرتا ہے۔ ای طرح سے جب چندا کو اپنے باپ گورد کے شہر سے بھا گئے کے بعد سانپ ڈس لیتا ہے تو لورک کہتا ہے کہ اس کی جندا کو اپنی برق ہی برت ہے جو سیتا کے اغواء کے بعد رام کی ہوئی تھی کیونکہ رام کے پاس اپنی مدد مالت اس سے بھی برتر ہے جو سیتا کے اغواء کے بعد رام کی ہوئی تھی کیونکہ رام کے پاس اپنی مدد مالت اس سے بھی برتر ہے جو سیتا کے اغواء کے بعد رام کی ہوئی تھی کیونکہ رام کے پاس اپنی مدد کے لیے ہنو مان تو موجود تھا مگر میر سے پاس تو کوئی بھی نہیں ہے۔ (8)

جونپور کے ملاقطبان جومریگا بی کے مصنف ہیں۔ من جہان جو مدھو مالتی کے مصنف ہیں اور ملک محمد جائسی جو پد ماوت کے مصنف ہیں ہیں۔ منہ ورمسلمان ہندی مثنوی گو ہیں جو ہندو دیو مالا 'ہندواطوار' یوگی رسومات اور اناتھی مسالک کی بعینہ شکل پیش کرتے ہیں۔ (9) مزید ہیکہ 1566 ء میں ایک لغت تیار کی گئی تھی جس میں ہندی الفاظ اور ہندوستانی موسیقی میں مستعمل ہندوستانی محاوروں کی فارسی میں وضاحت کی گئی تھی۔ (10) اس لغت کی فہرست سے مسلمان صوفیوں پر ہندووں کے اثرات کا پیتہ چاتا ہے صوفیوں کے زد کی کرش گو پیاں اور یشودھا میں وراصل پنجبر' فرشتوں اور ترحم اللی کی شعیبہ جبکہ برج 'گوکل' متھر ااور دوار کا مختلف صوفیا نہ سلسلوں کے نام ہیں۔

ایک اور مشہور عام نیج پر پہنچ کر تصوف نے اپنج مختف اثرات دکھاتے ہوئے اسلام کی ممنوعہ باتوں کو بھی جائز کر دیا ۔گرز مار (Gurzmars) جوریفا عیوں (Rifais) کی ایک شاخ ہیں۔ وہ عصائے حکومت اٹھائے پھرتے تھے اوران کے جسموں پر زخم ہوا کرتے تھے۔ جلالی سلسلے کو گششش استعال کرتے تھے سانپ کھاتے تھے اوراپ راہنماؤں کو اجازت دیتے تھے کہ وہ اس سلسلہ میں شامل کسی بھی عورت ہے جنبی تعلقات قائم کرلیں۔ قلندرلوگ اپنے سراور چہرے کے دیگر تمام بال منڈ والیا کرتے تھے۔ وہ نشہ بھی استعال کرتے تھے اور بعض اوقات تو نظے پھرا کرتے تھے۔ جبکہ مداری لوگ بھی حشیش استعال کرتے تھے۔ وہ لوگ اپنے جسموں پر را کھل کر نے تھے۔ وہ لوگ اپنے جسموں پر را کھل کر کے تھے۔ اس کے علاوہ اپنے جنسی عضو کے گردا یک چھلہ رکھا کرتے تھے۔ دیں کے علاوہ اپنے جنسی عضو کے گردا یک چھلہ رکھا کرتے تھے۔ اس کے علاوہ اپنے جنسی عضو کے گردا یک چھلہ رکھا کرتے تھے۔ اس کے علاوہ اپنے جنسی عضو

یصوفیانه عقیدہ ہی تھاجس نے وحدت الوجود کا نظریہ پیش کیا تا کہ ذہبی ہم آ منگی اور تقافی ہم آ ہنگی کوفروغ دیا جائے۔ ہندوستان میں وحدت الوجود کا فی سرایت کر گیا کیو کہ یہ ہندوستان فی وحدت الوجود کا فی سرایت کر گیا کیو کہ یہ ہندوستان فلسفیوں اور سادھوؤں کے نظریات کے مشابہ تھا۔ (12) یوں مختلف فرقوں کے درمیان عظیم تر ہم آ ہنگی کے لیے نضا سازگار ہوگئی اور مختلف خیالات اور رسومات آپی میں ضم ہونے گیا اور ان کو ایک ہی تجزیہ کی کڑی سمجھا جانے لگا۔ اس خیال کا اظہار نرگوتا بھگتی میں بھی ہوتا ہے جس میں ایک ہی تجزیہ کی کڑی سمجھا جانے لگا۔ اس خیال کا اظہار نرگوتا بھگتی میں بھی ہوتا ہے جس میں ہندوؤں اور ترکوں کے بنیادی اتحاد پر زور دیا گیا ہے۔ (13) مثلاً کیر کے نزدیک رام اور رحمٰن میں کوئی فرق نہ تھا۔ اس کی شاعری میں ہری کو حضرت سے کرش کوکریم سے کلمہ کوکر ماسے اور رام کور جیم سے تشیہ دینے کی با تیں شامل ہیں۔ اس طرح سے اسے محض زبانی مساوات سے بھی ایک قدم آ گے برطابا گیا۔ (14)

# رجعت پیندوں کاردمل اورصوفیوں کی تقابلی روحانیت

مرجس طرح سے اس ہم آ ہنگی (Syncretism) کی حوصلہ افزائی ہوئی اوراس کا ارتقائی مل شروع ہوا تو اس سے اسلام کی بنیاد کو بھی خطرہ لاحق ہونے لگا۔ یوں رجعتی رجمل سامنے آیا۔
علاء الدین کمی (1316-1296) اور تغلق حکمرانوں (14-1320) کے عہد میں مدارس کا قلاء الدین کمی اس پر لکھی گئی شرح کوروائی دینا فقاوی تا تارخانی کی مذوین (15) اور فیروز تغلق وسکندر لودھی کی غربی شدت پہندی دراصل میرسب با تیں علماء کی ان کوشوں کا بتیجہ ہیں کہ جن کے ذریعہ وہ اسلام کی عربی و فاری شکل کو دوبارہ پیش کرنا چاہتے تھے۔ پھر بعض علماء نے صوفیوں کو جواب دینے کی غرض سے شریعت پر زور دینا شروع کیا اور اسے محض نظام قانون کی جگہ نبی کریم کی سیرت بنا کر بھی پیش کرنے کی کوشش کی۔ (16) یہاں تک وجودیوں کو وجود کی غیر معیاری وحدت کی تردید کرنے کے لیے ابھارا گیا۔ (17)

اس پس منظر کے برخلاف نصرف شدت پیندی دیکھی جاستی ہے بلکہ یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اسلام کی بحالی کو بھی بڑی حد تک قبول کیا گیا۔ جیسا کہ خاص طور پر شخ احمد سر ہندی (1564-1624) کی تحریروں سے ظاہر ہوتا ہے۔ اس طرح سے شخ عبدالحق محدث دہلوی (1551-1642) نے بھی سولہویں اور ستر ہویں صدی میں کوشش کی۔

بہرحال ابتدائی صوفیانہ سلسلوں کے بعض مشہور عام صوفیوں کی ایسی باتیں اور ان کی سرگرمیان ہمارے پاس ریکارڈ پرموجود ہیں کہ جن کا رواداری آ زاد خیالی اور خربی آ زادی کے ساتھ ساتھ ثقافی تجزیے کے ضمن میں کی اور سے مواز نہیں ہوسکتا۔ عام طور پران کی جس شکل کو سلیم کرلیا گیا ہے اس کے بالکل برعکس وہ ہمیں ان ریکارڈوں میں دکھائی پڑتے ہیں اور یوں ان کو ہم خربی امتیازات کے خلاف دلیل کے طور پر پیش کر سکتے ہیں۔ ان کوا پخ عقیدے کی برتری اور اس کے بچ ہونے کا پورایقین تھا۔ ان لوگوں کا خیال ہے کہ ایک کا فربھی موحد ہوسکتا ہے اور تمام خرا ہما ان مارستہ جو بی لئی تک لے خواب کو اسلام والا راستہ دکھاتے تھے۔ یعنی وہ راستہ جو بی لئی تک لے جانے والا صحیح مقیق اور سیدھاراستہ ہے۔ بعض اوقات ان صوفیوں نے مشنریوں کی طرح سے جانے والا صحیح کی تبلیغ کرنے کی غرض ہے سلح جدو جہد کو بھی جائز قر اردیا۔

اس حوالے سے برانے صوفیوں کی کرامات کے قصے قابل ذکر ہیں کہ جن کا ہند دیو گیوں مے مواز نہ ہوسکتا ہے۔اس طرح کی اکثر کہانیاں سب سے پہلے پندر ہویں اور سولہویں صدی میں سامنے آتی ہیں جوہمیں تخیلاتی صوفی ادب میں ملتی ہیں۔ حالانکدان میں سے اکثر کوان صوفیوں سے منسوب کر دینا درست بھی نہیں ہے۔(18) اوران مے محض ضرورت کے پیش نظر منسوب کر دی گئیں ہیں۔خواجمعین الدین چشتر (1234-1142) جوسلسلہ چشتیہ کے بانی ہیں کے بارے میں اس طرح کی روایات اس بات کی بہترین مثال ہیں۔ ریشالی ہند کامشہور ترین سلسلہ ہے۔ان روایات کےمطابق1190 کی دہائی میں اجمیر (جہاں وہ آخر کارمتقل آبادہو گئے) میں خواجہ ک آ مد کو د ہاں کے راجہ رائے پیتھو راکی ساحرہ اور نجومی ماں سے پیشن گوئی سے منسوب کر دیا گیا ہے۔ اس (عورت) نے ان صوفی کی ایک تصویر تیار کر کے سرحدوں برموجود سرکاری عہدیداروں اور نو جیوں کو دے دی تھی تا کہ اس کو منتصورا کے علاقے میں داخل ہونے سے روکا جا سکے۔اس کے باوجودخواجہ نے اجمیر بہنچنے کا بوراا نظام کرلیا اور آناسا گراور یا نشیاجھیل کے کنارے اپنے مٹھی بھر مریدوں کے ساتھ ڈرہ ڈال لیا۔ان مریدوں نے ایک گائے ذریح کرکے اس سے اپنے پیر کے لیے کباب تیار کیے۔اردگر د کے ہزاروں مندروں سے متعلق برہموں نے خواجہ کے مریدوں کوان جھیوں سے پانی لینے سے منع کردیا۔اس پرخواجہ نے اپنے خادم کوکوزے میں پانی لانے کو بھیجا جیسے ہی کوزے نے جھیل کے یانی کوچھوا تو سارایا نی جھیل کا بلکہ اردگر د کی ٹنکیوں اور کنوؤں کا بھی کوزے

میں آگیا۔ بعدازاں خواجہ آناسا گرجیل کے مندر پر گئے اور وہاں پرموجودایک بت کوانسان بناکر
اسے کلمہ پڑھایا اور پھراسے ایک نیا اسلامی نام سعدی دیا۔ اس سے سارے شہر میں تقرقری دوڑ
گئی۔ متھورانے اپنے وزیر ہے پال سے جوخود بھی ایک جادوگرتھا، کہا کہ وہ خواجہ کو پکڑ کرلائے۔
ج پال اس سے لڑنے کوچل پڑا۔ اس کے ساتھ سات سوچیلے اور 700 جادوئی شیطان تھے۔ اس
کے علاوہ 1500 جادوگر بھی تھے۔ خواجہ نے اپنے شاگر دوں کو تھم دیا کہ وہ اس کے ساتھ اس کے ساتھ اس کے علاوہ 1500 جادوئی شیطان تھے۔ اس
کے علاوہ 1500 جادوگر بھی تھے۔ خواجہ نے اپنے شاگر دوں کو تھم دیا کہ وہ اس کے ساتھ اس کے ساتھ اس کے ساتھ اس کے علاوہ کراہات کے ذریعہ خواجہ کا مقابلہ کرے گا۔ اس میں بھی وہ بری طرح سے شکست کھا گیا۔ وہ
اپنے ہرن پر بیٹھا بیٹھا ہیٹھا، بی ہوا میں لڑنے لگا تو خواجہ نے بھی اپنے جوتوں کو اڑنے کا تھم دیا جس سے اس کی پٹائی ہونے گئی اور اسے واپس زمین پر آنے پر مجبور کیا۔ اس پر جوتوں کو اڑ نے کا تھم دیا بی اور بڑی سے سے معانی ما تگی جس کے بعد جھیلوں انکیوں اور کنوؤں میں پانی لوٹ آیا۔ اس پر جے پال اور بڑی تعداد میں دیگر لوگوں نے اسلام قبول کرلیا۔ (19)

خواجہ کی کرامت کا ایک اور قصہ بھی ہے جو نصرف نیاعقیدہ قبول کرنے سے متعلق ہے بلکہ اس میں سب سے زیادہ آزاد خیال اور مذہبی چشی صوفی نظام الدین اولیاء کے حوالے سے شہر کی اسلامی فتح بھی شامل ہے ۔ سیر الاولیاء کے مطابق پتھورا اور اس کے اعلیٰ عہدیداروں نے اجمیر میں خواجہ کی آمدرو کئے کی کوشش کی لیکن موٹر الذکر کی کرامات کے باعث وہ ان کے خلاف کوئی قدم میں بھی تھا۔ راجہ نے اس کی جانب سے کرامات کی تو ثیق سے افکار کیا۔ اس پرخواجہ نے پیش گوئی کی کہ میں نے پتھو راکوزندہ قید کر کے اسلامی فوج کے حوالے کردیا ہے۔ ان ہی دنوں محم غوری کی افواج نے غزنی سے فوج کشی کی اور پتھو را پر کو ایک جو اس کی کہ میں کے خواجہ کی پیشن گوئی پوری مملک کی میں ہوئی۔ (20) ستر ہویں صدی کے شروع کا ایک مورخ تحریر کرتا ہے کہ ' شب ہی سے ملک میں اسلام بھیلنے لگا اور بت پرس کی جڑیں اکھ کر گئیں ۔ '(21)

اس بات کوآ گے بوھانے کی غرض سے ہم وادی تشمیر میں تبدیلی مذہب کے ایک یا دو واقعات کا احاطہ کر سکتے ہیں۔ تشمیر میں رشی صوفیا نہ سلطے کا قیام اسلامی تصوف اور ہندوتصوف کے نظریات اور تعلیمات کے درمیان ہم آ ہنگی کے نتیج میں آیا۔ یہ تعلیمات خاص طور پر'دلل لا

واقعانی'' میں بیان کی گئی ہیں ( لیعنی چود ہویں صدی کی ایک شیو ہو گئی لل لا ہو گیشوری کی تعلیمات ) شیخ نورالدیں (1439-1378) کی شاعری لل لا کے ہی نظریات اوراس کی تعلیمات ہی کی آواز ہے۔ شیخ نورالدین اوران کے شاگر دخواجہ کوصوفی کہلوانے کی جگہ ہندی میں'' رثی'' کہلوانا پیند کرتے تھے۔اس کی روحانیت کے قصے ہمیں یہ بتاتے ہیں کہوہ ہندوؤں اورمسلمانوں دونوں کا ہی محافظ تھا۔وہ ہندوسا دھوؤں کی طرح سے غار میں رہتا تھااور خالص سبزی خورتھا۔ کہا جاتا ہے کہ اس کے نز دیک شریعت کی جانب سے گوشت خوری جائز ہونے کے باوجود گوشت کا استعال جانوروں برظلم ہے۔(22) اس وجہ سے اسے سبزی خور کہتے تھے۔ اس کے شاگردوں میں سے بام الدین زین الدین اورلطیف الدین پیدائشی برہمن تھے جواس کی کوشش ہے مسلمان ہو گئے۔ مسلمان ہونے سے قبل بام الدین (بام دیویا بھام سدھا) کشمیر میں ایک یکا برہمن خیال کیا جاتا تھا۔اس لیے شیخ نورالدین نے اسے مسلمان بنا کراپناشا گردینانا جایا۔ قصے کے مطابق وہ اس سے ملنے کے لیے مندر میں جہاں وہ رہتا تھا کا نے کی کھال پین کر جاتا ہے اور اس سے سات روز تک پیغیراسلام کے پیغامات پر بحث کرتا ہے اور آخر کاربام دیو کے مطالبے پرایک بت کو کلمہ پڑھا کر اپنی برتری ثابت کردیتا ہے۔ بعداز اں تمام بت بام دیو کے تمام شکوک وشبہات کویہ باتیں کرکے ختم کردیتے ہیں کہ''ہم محض پھر ہیں اورای طرح سے پھر پھر بن جائیں گے۔ بیتو اس صوفی (شخ نورالدین) کی عظمت اور کراماتی طاقت ہے کہ ہم بول سکتے ہیں۔ تمہیں ابھی کلمہ پڑھنے کی سعادت حاصل كرليني حابياورمسلمان موجانا جابي-"(23)

ایک اور کشیری صوفی سیرعلی ہمدانی کے ہاتھوں قبول اسلام کا قصہ بھی مشہور ہے جو خواجہ معین الدین چشتی کے قصے میں ذرا سے ردوبدل کے بعد تیار کیا گیا ہے۔ علی ہمدانی کے قصے میں صوفی ایک بہت بوے بت کو چار کھڑوں میں کر دیتا ہے۔ پھروہ اس کے اندر سے ایک اینٹ نکالتا ہے جے وہ موڑتا ہے اور تختی سے ایک رس سے باندھ دیتا ہے۔ اس کے بعدوہ حاضرین سے کہتا ہے کہ وہ رسی کی گانٹھ کھول دیں۔ جب گانٹھ کھولی جاتی ہے تو وہ لوگ اینٹ پرکلم لکھا ہوا پاتے ہیں۔ (24) بہت سے مقابر اور قبروں سے شدید ہندو مسلم تصادم اور قبل و غارت کی کہانیاں منسوب بہت سے مقابر اور قبروں سے شدید ہندو مسلم تصادم اور قبل و غارت کی کہانیاں منسوب ہیں۔ ان قبروں میں سے بعض ایس ہیں کہ جو ان شہیدوں کی ہیں جو تبلیغ اسلام کی غرض سے متعصب ہندوؤں کے علاقے میں گھس گئے تھے۔ ان میں چود ہویں صدی کے مشرقی اثر پردیش

میں غازی میاں پاسالار مسعود غازی کا مزار ہے جے ہند واور مسلمان دونوں ہی بالے میاں بالے پیریا ہھیلی پیرے نام سے یاد کرتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ بہر انج میں اس کے اس مزار پر بنگال کے حاجی الیاس سلطان محمد بن تعلق اور اس کے جانشین فیروز شاہ نے بھی حاضری دی ہے۔ غازی میال کے واسطے سے ہی اتر پردیش میں بہت ہی قبروں کی ہند واور مسلمان دونوں ہی پرستش کرتے ہیں۔ بہڑا کے میں ہی ہند وسادھواور مسلمان قلندر دونوں ہی ایک او نچے بانس کے گردنا چھے گاتے ہیں۔ بہڑا کے میں ہی ہند وسادھواور مسلمان قلندر دونوں ہی ایک او نے بانس کے گردنا چھے گاتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ سندرلودھی نے ان غیر اسلامی رسومات کورو کئے میں نگین دھا گے بند ھے ہوتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ سندرلودھی نے ان غیر اسلامی رسومات کورو کئے میں ناکا مرہیں۔ البتہ تحریری و دو ہند واور مسلمانوں کی نشاۃ ثانیہ کی تحریک بھی اس سلطے کورو کئے میں ناکا مرہیں۔ البتہ تحریری و زبانی روایات سے اتنا ضرور پھ چلتا ہے کہ غازی میاں غرنوی فوج کا ایک سپرسالار تھا جس نے نبانی روایات سے اتنا ضرور پھ چلتا ہے کہ غازی میاں غرنوی فوج کا ایک سپرسالار تھا جس نے شالی ہندوستان میں ہندوؤں کے خلاف کا میاب جہاد کیے یہاں تک کہ وہ بہڑا گی میں ایک راجہ ہر دیویا شادیو کے تیرسے مارا گیا۔ (25)

ای طرح اور معاملہ ہمارے روبرو ہے۔ شالی بہار میں ایک بہت برا امیلہ منعقد ہوتا ہے جس میں بہت بری تعداد میں ہندواور مسلمان شرکت کرتے ہیں۔ بید میلہ خدوم اولیں شطاری کے مزار پرویشالی کے نزدیک بھر ہاگاؤں میں ہوتا ہے۔ بیخدوم ایک چیرو (Cheru) سردار کے ہاتھوں مارا گیا تھا۔ اس کی کوشش تھی کہ ایک مجر تقیر کر لی جائے۔ ہندواور مسلمان دونوں ہی اس کی پرستش کرتے ہیں۔ ہندو بدھ اور غیر مذہب کرتے ہیں۔ ہندو بدھ اور غیر مذہب لوگوں کے درمیان سے بہت شہور ہیں۔ اس بزرگ نے سہلٹ کے داجہ کے خلاف طویل جنگ لای اور آخر کا راسے شکست دے کرمشر تی بڑال میں اسلام کی تبلغ کی۔ (27)

ان روایات کے ذریعہ اسلام کو روثن شکل میں پیش کیا جاتا ہے۔ بظاہر ان معاملات کی وضاحت ایک ایسی جی بھی جس کی وضاحت ایک ایسی جیب وغریب امتزاج میں ملتی ہے کہ جب سلطنت و بلی قائم ہو چکی تھی جس کی صدود ہندوستان اور وسط ایشیا دونوں جگہ تھیں یعنی جہاں سے ابتدائی مسلمان آئے تھے۔ جبکہ ایک جانب تو وہ ہندوستان میں مخالف آبادی کے درمیان گھرے ہوئے تھے گر دوسری جانب منگول وسط ایشیا میں مسلم طاقت کے جھے بخرے کر رہے تھے۔ تباہ حال حکمران خانوادوں کے اکثر ادا کین امراء صوفیا اور دانشوروں نے شالی ہندکو جائے مسکن بنانے کا فیصلہ کیا کیونکہ دہاں پر بہت

امن تھا۔ان لوگوں کا مقامی ہندوآ بادی سے تصادم صرف ایک حد تک تھا۔ان لوگوں کا کہنا تھا کہ
ان کی لڑائی صرف ان ہندوؤں سے ہے کہ جنہون نے لگان اکٹھا کرنے یا سیاسی اقتدار کے
اسٹنکام میں رکادٹ ڈالنی چاہی۔ باتی عام آبادی کے ساتھان کا کوئی تصادم نہ تھا۔ مقامی ہندوؤں
کی اخربی اور ساجی رسومات کی جانب ان لوگوں نے بڑی آزاد خیالی اور رواداری کا مظاہرہ کیا۔
اس معاملہ میں ان کومسلم دانشوروں کی جانب سے کافی مدد کی جن میں صوفیوں کو ایک خاص مقام
حاصل تھا۔ اس طرح سے صوفی نے ریاست کے مفاد کے لیے کام کیا حالانکہ سیاسی ارباب طل و قدر کو ان نظر نظر بالکل مختلف تھا۔
عقد کو ان علماء کی روز ہروز حمایت حاصل ہوتی جارہی تھی کہ جن کا نقط نظر بالکل مختلف تھا۔

## ہندوؤں کے صوفیانہ خیالات اوران کے مذہبی عقائد میں تبدیلی

تاہم صونی لاز ما فہ ہی طبقہ تارہ وتے تھے۔ جہاں انہوں نے آزاد خیال نقط نظری ہمایت کی وہیں انہوں نے ہندووں کو بتایا کہ سلارے سے روح کی پاکیزگی ہوگی اور بیس عالم اصغرو عالم اکبرتک رسائی ہوسکتی ہے۔ کہ س طرح سے روح کی پاکیزگی ہوگی اور بیس عالم اصغرو عالم اکبرتک رسائی ہوسکتی ہوگی ں کہا جاتا ہے کہ وہ اندرونی خواص کی جائج پر کھ کے بوگیوں کے طریقہ کار کی بری تعریف کرتے تھے بلکہ جب ایک ملا قاتی نے ان کی خافتاہ میں آ کر بتایا کہ اس نے ایک بادل کے نکڑے کو خاص سے بلکہ جب ایک ملا قاتی نے ان کی خافتاہ میں آ کر بتایا کہ اس نے ایک بادل کے نکڑے کو خاص کنا ہوں کے ذریعے اس واقعہ کی وضاحت بھی کی۔ (28) صوفیوں کی روایت کے مطابق ایک لیوگی کی خاص صد تک کر امات سرانجام دے سکتا ہے اور جس نے بھی روحانی پاکیزگی حاصل کر لی لیوگی کی خاص صد تک کر امات سرانجام دے سکتا ہے اور جس نے بھی روحانی پاکیزگی حاصل کر لی لیس نے گویا مسلم عقید سے کو قبول کر لیا۔ کہتے ہیں کہ ایک بارشخ شرف الدین کی خانقاہ میں ایک لیک ایکنوں معلوم ہوتا ہے اور جھے اس کے لیک ایکنوں میں بیٹھار ہا اور پھر اسلام قبول کر لیا۔ یوگی کی ہدایت پڑئی کر خارے معلوم ہوتا ہے اور جھے اس کے آگے، جانے کہ جہاں برائٹ کی ہدایت پڑئی کر خارے کی غرض سے یوگی پھر کوگی دریتک مجلس میں بیٹھار ہا اور پھر اسلام قبول کر لیا۔ (29)

ہندو مذہبی عقائد کے بارے میں صوفیوں کے خیالات کی نوعیت بعد کے صوفیا نہ ادب میں زیادہ صاف شکل میں ظاہر ہوتی ہے۔صوفیوں نے ہندو فلفے میں دلچیسی طاہر کی اور اسے سجھنے کی

کوشش کی سنسکرت کلاسکی ادب کے فارس تراجم سے بعدازاں اس دلچیسی میں مزیداضا فیہواور بددلچیں ہمارے عہد کے خاتے تک جاری رہی صوفیوں نے ہندو مذہبی کتابوں پر تبصرے کیے اور ان کوزبرقلم بھی لائے گریا در ہے کہ ان تمام ترتح بر کومقصد بیتھا کہ آخر میں اسلامی عقیدے کو ہی صوفیا نہ سلسلے میں جگہ دی جائے ۔ستر ہویں صدی کے ایک چشتی صوفی عبدالرحمٰن نے بھگوت گیتا کی تشریح کی اوراس پرتیمر و کلھالیکن بوی ولچیسی کی بات ہے کہ پیتیمر و تشریح اسلامی عقا کد کے تحت كيا كيا \_(30) اورصوفياندادب ميں بيان كرده اكثر قصودكهانياں اس مقصد سے شامل كى كئيں ہيں کہ ان کے ذریعے صوفیوں کی غیر معمولی روحانی طاقت کو اجا گر کیا جائے۔ یوں ایک طرح سے انہوں نے تقابلی روحانیت پیش کرنے کی کوشش کی۔ یہ بات خاص طور پراٹھارویں صدی میں سامنے آتی ہے کہ جب مقامی لوگوں نے زیادہ تر ہندوراہنماؤں کے زیراثر بری موثر حد تک مغلوں کے اقتد اراعلیٰ کوچیلنج کیا۔اودھ میں کوئی ہندو ہیرا گی نہیں بلکہ ایک مسلمان شاہ عبدالرزاق ساکن بنسا نے ایک صوفی روایت کے مطابق(31) اتنی طاقت حاصل کر لی کہوہ رام کشمن اور كرشن كا ديداركرسكنا تھا متھر اميں ايك شخص ابوصالح كوآ دھى رات كرش نے آ كراس بات پر مبار کباد دی کہ وہ رات کو تبجد پڑھ کرایے بنی ایے ند بب اور ایے ہم ند بہول کی خدمت کرتا ہے۔(32) د بلی میں 1751ء میں ایک اندھی عورت کوخواب میں دیوی بھوانی نے آ کر بتایا کہ ا کی شخص نظام الدین چشتی اس کی نظر بحال کرسکتا ہے۔ (33)

اس حوالے سے یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ اس دوران وسطی ومغربی ایشیا کے ادب کے ذریع تصوف کے خدو خال کو اسلامی بنانے کی کوشش بھی کی گئی۔ ستر ہویں اورا تھارویں صدی میں ایک چشتی صوفی شاہ کلیم اللہ دباوی 1729-1650) نے یو گیوں کے اعمال کوجس نفس قرار دیا اور بتایا کہ دراصل یہ طریقہ ہندوستان کے صوفیوں میں تب سے رائج ہے کہ جب خضر نے خواجہ عبدالخالق گودھندوی (متوفی 1220) کو بخارا میں سکھایا تھا۔ (34) یہ بات ندصرف تصوف پر ہندوستانی اثرات کوختم کرتی ہے بلکہ ابتدائی صوفیا نہ نقط نظر کے بھی خلاف ہے۔ اس سے قبل ہندو ہندوستانی طاقت حاصل کرنے کا سب سے اہم ذریعہ خیال کیا جاتا تھا۔

تاہم کچھ صوفی ایسے بھی تھے کہ جن کے عام رویے ان کے برعکس تھے۔ مرزا مظہر جان جاناں (1784-1702) ای طرح کی ایک مثال تھا۔ اپنے شاگر دوں میں سے ایک کے سوال کے جواب نے اس نے ویدوں کو الہامی کتابوں کے طور پر پیش کیا اور دھرم شاستر اور کرم سوترا کو اسلامی فقہ کے مماثل قرار دیا اور ہندو بت پرتی کوقد یم عرب بت پرتی کے برعکس قرار دیا۔ اس نے ہندوستان کے بتوں پر بھی بحث کی (35) اور کہا کہ بغیر شہادت کے کسی پر بھی بت پرتی کا الزام نہیں لاگا سے مرزا کے شاگر دوں میں ایک حاجی محمد افضل سیا لکوئی سے اس کے ایک شاگر د نے مرزا کی میں ہی ایک خواب بیان کیا۔ شاگر د نے کہا کہ اس نے خواب میں ایک میدان کو آگ سے بھرا ہوا دیکھا ہے جس کے وسط میں کرش بیٹھے ہوئے ہیں اور رام ایک کنار سے پر کھڑا ہے۔

کسی نے اس کی تشریح ہے کہ بید دونوں دوزخ کی آگ میں ہیں تو مرزا مظہر نے مداخلت کی اور اس نے یوں تشریح کی کہ بید آگ دراصل محبت کی آگ ہیں ہیں کرشن مبتلا ہے اور یوں وہ عین محبت میں ہے اور وہ پوری طرح سے اس میں مگن ہے۔ دوسری جانب رام ہے کہ جس نے ترک دنیا یار بہا نیت کا راستہ اختیار کیا ہے اس لیے وہ اس آگ کے کنار سے پر ہے۔ (36)

البنته اس واقعه کی اشتثناء کے ساتھ ہے بھی یا در کھنا چاہیے کہ مرزا مظہر جانان نے واضح الفاظ میں کہاہے کہ:

"ہمارے نی کی آمد کے بعد' جو سارے بی نوع انسان کے لیے آئے ہیں' آپ کے فد ہب (اسلام) نے سابقہ تمام فدا ہب منسوخ کردیئے ہیں۔اب روز قیامت تک کسی کے پاس آپ کی اتباع کا کوئی متبادل نہیں ہے۔ اس لیے آپ کی بعثت سے لے کر آج کے دن تک یعنی 1180ھ / 7-1766ء تک [جب یہ الفاظ تحریر کیے گئے ہیں] جوکوئی بھی آپ کے فہ ہب پرایمان نہلائے گاوہ بت پرست ہے۔۔۔۔۔'(37)

اپنے دور کے ہندوؤں کے بارے میں مرزامظہر کا نقطہ نظر بالکل واضح تھا۔وہ سب بت پرست تھے اور انہیں روز قیامت دوزخ میں ہی جانا تھا۔ گرچونکہ وہ مغل اشرافیہ کے گھرانے سے تعلق رکھتا تھالہٰذااس کے نزدیک وہ لوگ اہل کتاب تھے۔ اور اس وجہ سے وہ اپنی تحریروں میں رواداری کا پیغام دیتا ہے اور یوں عہد وسطی کے ہندوستانی سیاسی ارباب حل وعقد کی عمومی پالیسی کی نشاند ہی ہوتی ہے۔ بہر حال اس موضوع پر ہم تھوڑی دیر کے بعد بحث کریں گے۔

بلاشبه مندؤول كے حوالے سے ايك رجعت پسند ند بهى اور ايك آزاد خيال صوفى ميس فرق

کرناکافی مشکل ہے۔ سیدعلی ہمدانی جو یہ وجودی صوفی تھااور جس نے ابن العربی کے رسالے 
د' فصوص الحکم''کا فاری میں ترجمہ کیا اورا یک کتاب''رسالۃ الووجودیۃ'(38) بھی اس موضوع پر 
تحریر کی۔ اس نے اس بات کی وکالت کی ہے کہ ہندوؤں کو قابو میں کر کے رکھنا چاہیے۔ ہندوؤں کو 
ہتھیا رر کھنے کی' انگوٹھیاں پہننے کی اور زمین ولگام کے ساتھ گھوڑوں پر سوار ہونے کی اجازت نہیں 
ہونی چاہیے۔ اور نہ ہی انہیں اپنے روایتی رسومات کو سرعام انجام دینے کی اجازت ملنی 
چاہیے۔ (98) ہمدانی جو ایک ایرانی صوفی تھا' اس نے یہ باتیں سلطان قطب الدین 
چاہیے۔ (1373) کے عہد میں اپنے دورہ کشمیر کے دوران کہیں۔ (40) مظفر شمس بلخی کے مطابق جو 
شرف الدین کی کا قربی ساتھی تھا' کسی بت پرست کو کسی بھی حال میں ولی (گورز) نہیں بنانا 
عام از کم اسے مسلمانوں کے اوپر صاحب اختیار نہیں ہونا چاہیے۔

ہندوستان کے پہلے مغل حکران باہر کے نام ایک خط میں پندرہویں اورسولہویں صدی کے ایک مشہور چشتی صوفی شخ عبدالقدوس گنگوہی جو وجودی بھی شخ اس نے کہا کہ صرف پا کباز مسلمان کوسرکاری عہد بدار بنانا چاہیے۔اس کے نزدیک ہندوؤں کواعلی عہدوں سے برطرف کر دینا چاہیے خاص طور پر دفاتر ہے۔اس نے بیتجویز بھی دی کہان کے لباس بھی مسلمانوں سے مختلف ہونے چاہئیں اور ان کی سرگرمیان ان کے روایتی پیشوں اور تجارت تک محدود ہونی مختلف ہونے چاہئیں اور ان کی سرگرمیان ان کے روایتی پیشوں اور تجارت تک محدود ہونی عالمین ۔اس کا کہناتھا کہ انہیں حکومت کی جانب سے کوئی امداز ہیں ملی چاہئیں۔اس کا کہناتھا کہ انہیں حکومت کی جانب سے کوئی امداز ہیں مانی چاہئیں کہ سے بات شام کا وی جائے کہوہ مسلمانوں سے کم تر ہیں۔ بعد از ان گنگوہی نے شنہ اور کی تھی اس وقت کہی گئیں ادر صوفیا کوقا بل احتران (بابر) نے ہندوستان میں مسلمانوں کی برتری پھرسے قائم کردی تھی بالخصوص کہ جب شالی ہندوستان میں رانا سانگا کی شکست کے بعد سے شالی ہند میں راجیوتوں کے دوبارہ طاقتورہونے کے امکانات بالکل ختم ہوگئے۔

گنگوہی کے تخت ترین مطالبات کا مواز نہ صرف ان جنونیوں سے ہوسکتا ہے کہ جو بعد میں رجعت پسندوں کے درمیان پیدا ہوگئے(42) کہاجاتا ہے کہ گنگوہی کا اصل مقصد یہ تھا کہ علاءاور صوفیوں کی جائیداداراضی ہر طرح کے لگان سے معاف کردی جائے۔ تاہم بادشاہ نے اس پر بھی عشر طلب کیا جس نے اسے اس طرح کے تنگ نظری رویے اختیار کرنے پر ابھار (43) اس کا

محرک پچھ بھی ہوگر گنگوہی کی بات ہمارے عہد کے ہندوسلم تعلقات کی جانب اشارہ کرتی ہے۔
ایک صوفی اور ایک عالم' دونوں ہی ہندوؤں کو'' دیگر'' کے طور پر دیکھا کرتے تھے۔لیکن وہ ہم عصر حالات اور ان لوگوں کو اپنے عقیدے میں لانے کے بارے میں اپنے اپنے رویوں میں سخت اختلاف رکھتے تھے۔کسی عالم کا خیال تو علاء کے اس وفد کی باتوں سے خوب اچھی طرح ظاہر ہوجا تا ہے جوشس الدین المتش سے ملئے گیا۔ المتش ثالی ہند کا پہلا بااختیار حکمران تھا۔ علا چاہتے کہ سلطان ہندوؤں کو مجبور کرے کہ وہ'' اسلام یا موت'' میں سے کسی ایک چیز کا انتخاب کر لیں۔(44) وہ ہندوؤں کو اہل کتاب تناہم نہ کرتے تھے۔اور یوں ان کو'' ذمیوں'' کا درجہ دیئے جانے کے خلاف تھے۔گرصوفیا کا خیال تھا کہ اپنی انسانیت پہندی' نوع انسان کی خدمت' ہندوؤں کے ساتھ آزاد خیالی اور ان کے عقائد ورسومات کی جانب تعریفی رویہ اختیار کرنے سے انہیں اپنے نہ ہب کی جانب راغب کیا جاسکتا ہے۔

صوفیوں کوا ہے مقصد میں ایک قابل ذکر گرمحدود کامیابی ہوئی کیونکہ وہ بھٹکل ہیں ریاست ہے الگ تھلگ رہ سکتے تھے۔ان لوگوں کا اصل مقصد ہمارے پورے عہد میں مالید رہا ہے۔وقت کے ساتھ ساتھ ان کے اور ریاست کے مابین اراضی پر تناز عے بڑھتے رہے ہیں۔اس نئی پر پہنی کر ہمیں صوفیا نداد ہ بیں یہ بات بتلائی جاتی ہے کہ ہندوستان میں مسلمان اقتدار کے قیام میں ان لوگوں نے فاطرخواہ کردارا پی کرامات کے ذریعے اداکیا ہے۔اور فوجی وسیاسی ارباب حل و عقدان کے معتقدای وجہ سے بیخ تھے۔ یہ باتیں اور پھرشخ (صوفیا ندگروہ کا سردار) کی اہمیت پر زور دینا اس بات کی نشاندہی کرتا ہے کہ صوفی طاقت اور آمد نی میں ایک مخصوص جھے کے دعویدار تھے۔ گریہ بات قابل ذکر ہے کہ بیسب باتیں ثالی ہند میں سلطنت کے زوال کے دوران عمل پذیر ہوئیں۔ اس وقت غیر تھنی سیاسی صورت حال میں صوفیوں نے اعتاد اور یقیدیت کی فضا بحال ہو کیں۔ اس وقت غیر تھنی سیاسی صورت حال میں صوفیوں نے وہی سیاسی کر دارادا کیا ہم ہو کی کوشش کی۔اس طرح سے ہمارے علاقوں میں بھی صوفیوں نے وہی سیاسی کر دارادا کیا جمسوں بے دوبی ہیں دار کی گام سیاسی کر دارادا کیا ہم ہو کی رائی خانقاہ ایک بڑے مرکز کے طور پر کام کر دبی تھی الدین چشتی اور ان کے آدمیوں کی خانقاہ ایک بڑے مرکز کے طور پر کام کر دبی تھی۔

#### برجمنول كي نشاة ثانيها وراس كي طاقت

صوفیوں کے مقاصد میں مشکلات پیدا کرنے والے عناصر میں برہمنی روایات کی طاقت بھی قابل ذکر ہے۔عہدوسطی میں برہمن ازم پھر ہے مضبوط ہونے لگا۔ 640ء میں جب چینی سیاح میون سا مگ (Hieunt sang) نے وادی گڑگا کا دورہ کیا تو اس نے وہاں پر بدھوں کی بہت ی خانقا ہیں اور ان کے مکتب دیکھے لیکن جب گیار ہویں صدی کے شروع میں البیرونی ہندوستان آیا تو اس نے ہندوستانی علوم میں صرف برہمنوں کوسر گرم عمل دیکھا۔ چود ہویں صدی کے وسط تک ہندوستانی عظیم بدھ حکمران اشوک کو یکسر فراموش کر چکے تھے اورا سے اٹھارویں اورانیسویں صدی میں صرف پورپیوں نے پھر سے دریافت کیا۔ فیروز شاہ تغلق کو دہلی یا اس کے گر دونواح میں اشوک کا کوئی کتبہ پڑھنے کو نہ ملا۔ (45) یوں اس دوران میں برہمنوں نے سنکار اور ورن کے نظاموں میں بہت سے بدھ روایات ٔ رسومات اور رواجوں کوجذب کرلیا۔ برہمن ہجرت کر کے پھر سے شالی ہند میں آباد ہونے لگے۔'' دان'' (عطیہ ) کے رواج سے اور تیرتھوں (مقدس مقامات ) کی تیز تر ادارہ سازی سے برہمنوں کوایک بار پھرنیاذر بعد طاقت ہاتھ آ گیا۔(46) برہمن اب اینے نئے اختبارات داثرات کواستعال کرنے لگے تا کہ برہمن ازم کوطاقتور کیاجا سکے اور پھرانہوں نے اسے قابل ذکر حد تک''ہندومت'' کے نام سے اجا گر کیا۔ چود ہویں صدی تک''ہندو'' کی اصطلاح خاص طور پران مذہبی اموروسو مات کے لیے استعال ہونے گلی جواس حطہ ارض کی پیداوار تھے۔ قدیم فارس کتب تمام مقامی یا دلی مذہبی روایات کو ہندوؤں ہے تعبیر کرتے ہیں خاص طور پروہ جو برہمن مخالف ثابت ہوئی ہیں۔ سولہویں صدی میں والمیکی کی قدیم سنسکرت سے عہدوسطی کی اودھی زبان میں تحریر کی جانے والی تلسی داس کی رام چرتر مانس میں ان امور کو مدنظر رکھا گیا۔

برہمن کی اپنے عقیدے سے دابشگی بہت جران کن ہے اوراس طرح سے اس کی خاموثی مرہمن کی اپنے عقیدے سے دابشگی بہت جران کن ہے اوراس طرح سے اس کی خاموثی مگرضدی مزاحمت کا بھی تعلق ہے۔ اس ضمن میں شخ نظام الدین اولیاء کے مشاہدات قابل ذکر ہیں۔ شخ کے بحث ومباحثوں (ملفوضات) کے مشہور مجموعے''فوائد الفواد'' میں کسی شہر کے ایک برہمن کا قصہ ہے جس کے پاس نا قابل بیان حد تک دولت تھی ۔ شہر کے والی نے اس سے زبردسی تمام دولت چھین کی اور اسے بالکل مفلوک الحال کر دیا۔ تا ہم برہمن نے اس پر پچھتاسف نہ کیا۔

بلکہ وہ اور خوش نظر آتا تھا۔ایک دوست کے پوچھنے پر کہ وہ اپنی ساری دولت لٹنے کے بعد بھی کس طرح سے لا پر وہ اولی نرنارتا حال طرح سے لا پر وہ وہ مکتا ہے۔ برجمن نے جواب دیا کہ اس کے پاس برجمنوں والی نرنارتا حال موجودتھی (47) ایک اور موقع پرشخ پرٹم آئکھوں سے بیان کرتا ہے کہ

''ان لوگوں (ہندوؤں) کے دل کسی کے بھی خطبات سے بدل نہیں سکتے۔تاہم اگر ان کو کچھ پا کباز لوگوں کی صحبت میں عرصہ تک شامل کیا جائے تو وہ مسلمان ہوسکتا ہے۔'(48)

البتہ برہمنوں کی زیر قیادت اس ماحول کواس قابل نہیں بنایا جاسکتا کہ چندا یک جومسلمان ہوئے وہ اپنے سنٹے ندہب کا تھلم کھلا اعلان کر دیں۔ایک ایسے ہندو کے بارے میں کہ جومسلمان ہوگیا ہے گراپنے نئے ندہب کا اعلان نہ کرے جب نظام الدین اولیاء سے پوچھا گیا تو شخ نے نصیحت کی کہان لوگوں کوان کی خواہش کے برعکس مجبور نہ کیا جائے۔انہوں نے کہا کہ''بعض ہندو جانتے ہیں کہ اسلام ایک سے اندہب ہے لیکن وہ اسلام قبول نہیں کرتے۔''(49)

یوں ایک ہندوا پے عقید بے پر قائم رہتا تھا۔ شخ کے بیان سے برہمن ازم کی کیک پر بھی روشیٰ پڑتی ہے۔ ایک ہندو دیگر مذاہب کی سپائی کو بیان کرسکتا تھا۔ البتہ اس سے اس کے اپنے عقید بے پر بچھا اثر نہ پڑتا ہے۔ یہ بات نواہون (Nawahun) کے قصے میں نظر آتی ہے جوائی میں فیروز تعنق کے دور (88-1351) میں داروغہ تھا۔ نواہون مشہور سہروردی صوفی مخدوم میں فیروز تعناق کے دور (88-1351) میں داروغہ تھا۔ نواہون مشہور سہروردی صوفی مخدوم اسی طرح سے جہانیاں نے بستر مرگ پر دوران عبادت کہا کہ خدوم اسی طرح سے مخرت محرک بی ہیں۔ مخدوم نے اس پر کہا کہ نواہون کا بیان اس کے اپنے عقید ہے سے انحراف ثابت کرتا ہے مگر نواہون نے اسلام قبول کرنے سے انکار کر دیا۔ (50)

بعض اوقات برہمن اپنی قوت کا تشدد کی شکل میں بھی اظہار کرتے تھے۔ ابن بطوط گائے ذرج کرنے پر ہونے والے ان ذرج کرنے پر ہونے والے چندردھائے عمل کا ذکر کرتا ہے۔ گائے ذرج کرنے والے ان مسلمانوں کو ہندوؤں نے ذبیحہ جانور کی کھالوں میں بند کر کے زندہ جلا دیا تھا۔ (51) 1244ء میں نارنول میں نمازعید کے دوران مسلمانوں پر ہندوؤں نے جملہ کر کے پچھ مسلمانوں کو قتل کردیا۔ ان میں ایک چشتی صوفی شخ محمد ترک بھی شامل تھا۔ (52)

غالبًا ای طرح کی پرتشد دکارروائیاں روکنے کی کوشش میں پندرہویں اور سولہویں صدی میں کہیراور دادو نے ملاؤں اور برہمنوں کے اختیار سے باہررہ نے والے ایک نئے عقیدے کی تبلیغ کی ۔ دادو کا کہنا تھا کہ ہندواور ترک جو پاگل ہاتھیوں کی طرح سے لڑرہ ہے ہیں۔ ان کے درمیان شعور وعقل سے نفاق پیدا کر کے انہیں الگ کرنے سے حقیقت تلاش کی جاسکتی۔ اور وہ حقیقت مندریا مسجد میں نہیں سلے گی۔ اس کا خیال تھا کہ دو ندا ہب (اسلام اور ہندومت) نہ ہمی را ہنماؤں سے اس کل یک (دنیا کے آخری عہد) میں کس طرح سے مقابلہ کیا جاسکتا ہے۔ اس طرح سے وہ سے اس کل یک (دنیا کے آخری عہد) میں کس طرح سے مقابلہ کیا جاسکتا ہے۔ اس طرح سے وہ سوامیوں 'جن گمول' سنیا سیول' شخول' مشاکخ' اولیاء اور پیروں کی بھی ندمت کرتا ہے۔ (53) کیونکہ وہ سب اپنی اپنی برتری قائم کرنے کے لیے اپنے عقائد پر زور دے رہے ہوتے ہیں۔

### صوفيانهآ زادخيالي كي حدود

صوفیوں کا معاملہ بعض سجیدہ و متعین شدہ حدود کی وجہ سے کافی متاثر ہوا۔ صوفی بنیادی اسلامی عقائد سے ہشکل آزاد ہو سکنے کی وجہ سے اکثر اوقات سیاسی امور میں ملوث ہو جایا کرتے سے۔ اس سے دیگر کوششوں کی بھی حوصلہ افزائی نہیں ہوتی تھی اور نہ ہی بیلوگ اسلام میں اتن وسعت پیدا کر سکتے تھے کہ اس کے دائر ہے میں دیگر فدا ہب کے موحدین کو لاسکیں۔ مثال کے طور پرصوفی کے نزدیک کیرا کی موحد تھا مگر جب اس سے پوچھا جاتا کہ کیا موحد مسلمان ہوتا ہے تو اس کا جواب کچھ نہ بن پڑتا تھا۔ (54)

اس کے برعکس کچھ مقامی عقائدا یسے تھے کہ جوغیر معمولی حداً تک معاہدہ کر لینے والے تھے۔
یہ باتیں نہ صرف اسلام سے بھی زیادہ وسیع تر دائرہ پیش کررہی تھیں بلکہ بیا ہے اندراسلام کو جذب
بھی کر سکتی تھیں۔ مثال کے طور پر بعض ناتھوں اور یو گیوں کے نزدیک ایک شخص گور کھ ناتھ نے
عرب کا دورہ کیا ہوا تھا اور وہاں وہ بابارتن حاجی کے نام سے جانا جاتا تھا۔ اس کی یوگائی تعلیم اسلام
نے قبول کر لی۔ (55) یہ یوگی اسی طرح سے بے شرع صوفیوں کو اپنے نہ ہمی مکا تب فکر کی کڑی
قرار دیا کرتے تھے۔ ان باتوں سے رجعت پہندی کو اور تقویت ملی۔ نظام الدین المیٹھوی جیسے
صوفیوں اور علی متی جیسے اخلاق پرستوں کے نزدیک بیسب باتیں وحدت الوجود کی تعلیمات کا ہی

نتیج تھیں۔ انہیں باتوں کے نتیج میں انسانیت اور جمال ہے آگے پھر جلال کا تصور پیش کیا گیا جو چشتیوں میں بھی آگیا۔ اس طرح سے صوفی کی روحانی طاقت اور اس کے عقیدے واعمال کی برتری پر بھی زور دیا جانے لگا۔ (56)

علاء اور مشائخ ایک ہی گروہ (لیعن طاکفہ) کے اداکین خیال کے جاتے تھے گنگوہی کے مطابق ان سب نے عقید کے کومضبوط کرنے میں ایک اہم کردارادا کیا ہے اور یوں خصوصی توجہ کے مستحق ہیں۔ (57) اس کے خیال میں صرف اہل حق کی کوششوں ہے ہی اسلام کے فوجی وسول عہد یدار شریعت کا صحح نفاذ کر سکتے ہیں۔ یوں کا فروں کو ذلیل کرکے کفر کومغلوب کیا جائے گا اور اسلام کو جلا بخش جائی گی۔ (58) غالباً گنگوہی کا اصرار اس بات کی جانب بھی اشارہ کرتا ہے کہ جب وہ روحانی طور پرناکام ہوگیا تو اس نے صوفی مبلغین کی سیاسی جمایت کرنے کی بات کی۔

یوں ایک آزاد خیال صوفی گنگوہی کہ جس نے حقائق ہندی تصنیف کی تھی اور''مشتر کہ شافت' کے بارے میں نا قابل تردید باتیں تحریکیں ہیں اس کا خاتمہ ایک ایسے نظر یے کے ساتھ ہوا جس نے ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان خلیج وسیع کردی۔(59)

اکبراور جہانگیر کے عہد میں شخ احمد رہندی کی منطقی باتیں بھی قابل ذکر ہیں جس نے ہندووں اور ہندومت کے مکن غلبہ کود کیرلیا تھا۔ سر ہندی اختلافات پر زور دیتا ہے اور ہندووں اور مسلمانوں کے درمیان ساجی فاصلوں کی وکالت کرتا ہے۔ اس کے خطوط میں ہندووں کے خلاف مسلمانوں کے درمیان ساجی فاصلوں کی وکالت کرتا ہے۔ اس کے خطوط میں ہندووں کے خلاف براز بردست تشد د ظاہر ہوتا ہے اور اسی طرح سے جبکہ مسلمانوں کی سیاسی طافت عروج پڑھی تو وہ ہمتا ہوان کے فد جب اور ساجی رسومات پر بھی روک ٹوک ہونی چاہیے اس کو خدشہ تھا کہ اگر ہندو سیاسی طافت میں حصد دار بن جائیں گے (جیسا کہ مغلوں کے دور میں تھا بھی ) تو وہ یقینا اس پر پوری طرح سے قابض بھی ہو جائیں گے۔ یوں وہ نہ صرف اپنے کا فرقوا نین کوفروغ دینا چاہیں گے بلکہ اسلامی تو انین کا مکمل صفایا کرنے کی بھی بات کریں گے۔ اور اسی طرح سے مسلم طبقے اور اسلام کی بھی (60) سر ہندی نے دائی حقیقت کے نظر بے میں مخفی ہندووں اور مسلمانوں کے درمیان مشابہات کو ہندووں کے نظر بے حلول سے تعبیر کیا۔ اس کا کہنا تھا کہ اگر چہ ہندود یوتاوں کے زایک برتر خالق کا نظریہ بھی چیش کیا گراس کے ساتھ انہوں نے اپنی پرسٹش کی بھی بات کی۔ ان کا کہنا تھا کہ قادر مطلق ان کے اندر حلول کر گیا ہے۔ سر ہندی کا کہنا تھا کہ یہ نظر بے دراصل اسلام کا کہنا تھا کہ قادر مطلق ان کے اندر حلول کر گیا ہے۔ سر ہندی کا کہنا تھا کہ یہ نظر بے دراصل اسلام

کے بنیادی عقائد کے سراسر خلاف ہے۔اس نے اس بات پرزور دیا کہ سی بھی صوفی کو بھی ایسے کسی نظریہ کو قبول نہیں کرنا چاہیے کہ جو کسی بھی مخصوص شکل میں '' خدا'' کی حدود مقرر کر دے۔(61)

سر ہندی کا سب سے بڑا کا رنامہ بیتھا کہ اس نے خالص صوفیا نہ شکل میں اپنے فلفہ کو پیش

کیا۔ اس نے اس بات پر زور دیا کہ دونوں ندا ہب کے درمیان مما ثلت خالصتاً غیر شعوری
مشاہدات و تجربات پر بنی ہیں اور یوں ایک صوفی سے اور جھوٹ میں تفریق بیتی کرسکتا۔ اس موقع پر
کہ جب صوفی قادر مطلق کے حسن کا تصور کرتا ہے تو وہ اس میں محوبہ و کررہ جاتا ہے۔ اس وقت وہ
اس کی تخلیق اور خالق کے درمیان فرق بھی نہیں کرسکتا۔ بیسب محض التباسات ہیں جو اختلاط کی
حالت سے بیدا ہور ہے ہیں۔ اس کا کہنا تھا کہ بید وحدت محض صوفی کے شہود میں تھی اس کے وجود
میں نہیں تھی۔ (62)

وحدت الشهو د کا نظریہ سر ہندی کی تخلیق نہ تھا اور نہ ہی وہ ہندوستان کو یہاں پر متعارف کروانے والا پہلا شخص تھا۔ (63) البنة اس نے اس نظری کی بڑی زبردست حد تک اور نمایاں شکل میں وضاحت کی اور اس وقت جب کہ بیاس کے خالفین کے لیے کافی مشکل نظریہ تھا تب ہی اس نے اسے شہرت بخش ۔ وحدت الشہو دبھی البنة وحدت الوجود کی جگہ حاصل نہ کرسکتا تھا خاص کر جب کہ ستر ہویں اور اٹھارویں صدی میں قادریہ سلسلہ میں اسے ایک نئی زندگی ملی تھی ۔ (64) البنة اس نظریے کی قابل قبول شکل اٹھارویں صدی میں وہ بنی کہ جونقش بندی صوفی شاہ ولی اللہ وہلوی نے بیش کی ۔ جونقش بندی صوفی شاہ ولی اللہ وہلوی نے بیش کی ۔ جندواور مسلمان دوالگ الگ طبقوں سے تعلق رکھتے ہیں۔

## رياست اورجم آجنگی کی روايت

اگر چہ عہدوسطیٰ میں بادشاہ کا ندہب رعایا کا ندہب شار کیا جاتا تھا گرمسلمان بادشاہ اس اصول کاعملاً اطلاق نہ کر اسکے۔مثال کے طور پر یہ بات انتمش اور علاء الدین خلبی جیسے بنیاد پرستوں کے ساتھ گفتگو کے بعد ظاہر ہوتی ہے۔(66) جنہوں نے اس بات کی نظریاتی طور پر تر دیدنہیں کی ہمیں مسلم حکمرانوں کے بعض عدم برداشت کے واقعات بھی دیکھنے کو ملے ہیں۔البتہ ایسے واقعات چندایک ہی تھے اور وہ بھی بھی بھار و نما ہوئے۔ ابتدائی سلاطین نے بھی ہم آ ہنگی کی حوصلہ کی تھی۔ اور ذہبی قانون پر رواجی قانون برتری حاصل کر گیا تھا۔ اسی وجہ سے یہ بات جیران کن نہیں ہے کہ سلاطین کی سیاسی قوت کے صدر مقامات پر مسلمانوں کی تعداد ہمیشہ کم ہی رہی ہے۔ برنی بیان کرتا ہے کہ مسلمان سلاطین کے صدر مقام وہ بلی میں ہی ہندوا پنے ڈھول باجوں کے ساتھ بنوں کو دریا میں بہانے کی غرض سے خاص کی دیوار کے پنچے سے لے گئے اور سلطان ان کے خلاف کچھنہ کرسکا۔ (67)

مسلمان حکمرانوں کا اصل مدعا خراج کی وصولی تھی جو ہندوؤں کومسلمان کرنے سے
زبردست متاثر ہوتا اور سلطان کے مزید علاقائی فوائد کی اندرونی قوت کو کمزور کر دیتا۔ تعلق
حکمرانوں کے دور میں صرف چندا یک ہی ہندواعلی عہدوں پر فائز تھے۔ سکندرلودھی جس کوعموا
متعصب شخص خیال کیا جاتا ہے اس نے ہندوؤں کی حوصلدافزائی کی کہوہ سرکاری ملازمت خاص
طور پر شعبہ مالیات میں آنے کی غرض سے فارسی زبان سیکھیں۔(68) انہی باتوں کوضیاءالدین
برنی نے ''جہانداری'' سے تعبیر کیا ہے لیخن ایک ایسی کیفیت جس میں ریاست شریعت کے خلاف
بہت کی باتوں کی اجازت دے سے میں ایک اس سے ضوابط تیار ہوں اور اس طرح سے نہ صرف
عبادت کی آزادی ہو بلکہ غیر مسلموں کی تعظیم ہو۔(69)

اس ضمن میں ایک دلچیپ ونظریاتی کام خل تھر ان اکبرنے کیا تھا۔ جس نے 1579ء میں مسلم زعاء کی ضروری مدد سے سلح کل کے اصول کی تبلیغ شروع کر دی۔ اکبر نے اس محاورے کی فارس شاعری میں استعال سے بہت فائدہ اٹھایا جس میں ترک اسلام ضروری نہیں تھا۔ اس نے نگ نظری تعصب اور غیر عقلیت پیندی پر زبر دست جملہ کیا اور دعویٰ کیا کہ خدا کے بنائے ہوئے تمام راستے نجات کی جانب لے جاتے ہیں۔ اس نے ہی اعلی امراء میں ہندووں کو شامل کرنا شروع کر دیا اور مغل سلطنت کے بالکل خاتے تک ہندووں کو موروثی جاگیریں اور ریاستیں جو قائم رہیں وہ اس کا نتیجہ ہیں۔ اگر چہ اس کے جانشینوں نے بالحضوص اور مگ زیب (1707-1658) نے اس کے برعس ممل ظاہر کیا گر آگر کرکا قائم کیا ہوا وسیع تر نفسیاتی اثر ہر وقت قائم رہا اور غیر مسلموں نے مغل سلطنت کو بھی اپنا مخالف یادش نہیں سمجھا۔

ا كبرك دورك ايك رجعت پسند ملاعبدالقادر بدايوني نے جومشهورمورخ اورمصنف بھي

ہے۔اس نے ہندوستان کے بارے میں کہ''یہ ایک ایسی وسیع تر جگہ ہے کہ جہاں پرتمام لوگوں

کے لیے کھلا میدان موجود ہے اور کوئی شخص دوسر ہے' کے معاطع میں مداخلت نہیں کرتا اور ہر شخص
اپنی خوثی سے جو چاہے کرتا ہے' (70) بدایوں کے الفاظ کا اکبر کے دربار میں آ مول (Amul)

کا یک ایرانی محمد شریف نے خیر مقدم دیا۔ بلکہ یہ بات جو عام مغل پالیسی کے تحت صبر و برداشت'
عدم فرقہ واریت کا بہترین نمونہ ہے سلطنت مغلیہ میں آزادی فکرواظہار کے لیے خراج شخسین
ہے۔اس ضمن میں فرانس برنیئر کے مشاہدات بھی قابل غور ہیں کہ جس نے اور نگ زیب کے
آخری دور میں ہندوستان کا دورہ کیا۔وہ کہتا ہے کہ:

'دمغل اعظم (اورنگ زیب) اگر چه خود مسلمان ہے گروہ ان قدیم اور تو ہم پرستانہ ہندور سوم کی ادائیگی کی اجازت دے دیتا ہے اور ان لوگوں کو ان کے مذہبی امور کی سرانجامی کے ضمن میں کوئی مداخلت نہیں کرتا۔'(71)

یہاں تک کہتی جیسی غیرانسانی اور بربریت پربنی رسم میں مغل بادشاہوں نے غیر جانبدار رہنے کی کوشش کی اوراس میں صرف بلواسطہ طور پر مداخلت کی تا کہاس بات کا بقینی بنایا جا سکے کہ کسی ہیوہ کواس کی مرضی کے بغیر زندہ نہیں جلایا جار ہا۔اس کی بنیا دی وجہ ہندوؤں کے اذہان پر قائم برہمنوں کا غلبہ تھا۔

''متاثرہ عورتوں کی تعداد پہلے ہے کم نہیں ہوئی۔ مسلمان کہ جوملک کو چلارہے ہیں۔ وہ اس وحشیا خدر سم کوختم کرنے کے لیے پوری کوشش کررہے ہیں۔ بلاشبہ وہ ایک واضح قانون کے ذریعے اسے ختم نہیں کر سکتے۔ کیونکہ یہ بات ان کی پالیسی کا حصہ ہے کہ بت پرستوں کو ان کے ذہب کی ادائیگی میں آزاد چھوڑ دیا جائے۔ بت پرست ان سے بہت زیادہ تعداد میں ہیں۔ البتہ اس رسم کا بلواسطہ جائزہ ضرور لیا جاتا ہے۔' (72)

۔ بےرحم برہمنوں کی اجارہ داری پوری طرح سے قائم تھی۔ چنانچہ جس عورت کی ہمت جواب دے جاتی اور دہ قربان ہونے سے انکار کردیتی تو اس سے انتہائی ذلت کا سلوک کیا جاتا تھا بلکہ مغل ان عور توں کو آگ سے بچانے کی کوشش بھی کیا کرتے تھے اور نتائج کی پرواہ نہ کرتے تھے یا پھر ان عور توں کو برہمنوں کے چنگل سے نکال کر بھگادیا کرتے تھے۔ کی بیواؤں کو تو پرتگیز وں نے بچایا

ہے، جو بندرگاہوں کے علاقے میں بہت طاقتور ہوگئے تھے۔(73) حکمرانوں کی پالیسی سے ایک عام اعتاد اور بھروسے کی فضا قائم ہوگئ تھی جو کم از کم سیاسی اور فوجی ارباب حل وعقد کے درمیان ضرور موجودتھی حکمر انوں کی سطح پر قائم اس نظر ئے نے عوام کے درمیان بھی جگہ بنالی۔اٹھارویں صدری میں ہندوسر داروں نے مسلمانوں کو اپناراز دار بنانے میں کوئی ہیکچاہٹ نہ کی تھی اور یہ بات ہندوستانی میں برطانوی عہد کے خاتے تک تمام مقامی ریاستوں میں موجود رہی۔

البت مغل حکمرانوں اور مقامی ہندوسرداروں کے درمیان سیاسی و معاشی امور پر ہمیشہ اختلاف رہااور یہ چیز مختلف درجوں کے زمینداروں کے ساتھ بھی تھی جس نے بعض اوقات نہ ہمی تھی ادم کا خطرہ شروع ہوجاتا تھا۔ گریہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ جب تصادم کاحل تلاش کرلیا جاتا تو نہ ہمی اختلاف بھی بھلا دیا جاتا تھا۔ جب میواڑ کے رانا پرتا ب سنگھ نے اکبر کے ساتھ جنگ کی تو یہ بات ایک نہ ہمی تصادم معلوم ہوئی گر جب جہانگیر کے دور میں یہ جدو جہدختم ہوگئی تو میواڑ مغل یہ بات ایک نہ ہمی تصادم کا گر جب جہانگیر کے دور میں یہ جدو جہدختم ہوگئی تو میواڑ مغل میں اور افعار ویں صدی میں '' ہندو باوشاہی کے مرہٹوں کے خلاف بھی اور نگر زیب کی لڑائی کو بھی دونوں فریقین نہ ہمی رنگ میں دیکھتے ہیں اور افعار ویں صدی میں '' ہندو باوشاہی کے مرہٹوں کے دور میں نعرے سے تعبیر کرتے تھے۔ البتہ جب مرہٹوں نے شاہ عالم ثانی (1818 – 1760) کے دور میں دبلی پرغلبہ حاصل کرلیا تو انہوں نے مخطے معافظ ہونے کا دعوئی کیا۔ (75)

#### ا'ن روایت کی پیچید گیاں

ابھی تک یہ بات طے کرنامشکل ہے کہ آیا عہدوسطی کی مسلم ریاست کی ملازمت ہیں سرگرم

ایسی وانظامی امراء ایک دوسرے کے ساتھ ثقافتی طور پر مکمل ہم آ ہنگی ہیں سے اور یہ بھی کہ آیا

مسلمان سیاسی ارباب حل وعقد صرف سیاسی طاقت اور معاثی امور سے غرض رکھتے تھے۔ حکمران کو

ابی حیثیت ٹابت کرنے کے لیے نہ ہب کا سہارا تو لینا ہی ہوتا تھا کیونکہ حکمران خاندان کے

ادا کین بشمول بادشاہ اور امراء کے اپنی نہ ہبی زعماء کے اثر سے آزاد نہیں رہ سکتے تھے۔ حکمرانوں کو

اپنے اعمال کوشر می حیثیت سے جائز قرار دینے کی ضرورت تھی اس لیے وہ ان کومراعات عطا کیا

کرتے تھے۔ انتہش علماء کے دلائل کورنہیں کرسکتا تھا۔ اس کا کہنا تھا کہ چونکہ مسلمان تعداد میں

بہت کم ہیں لہذا شریعت کا کامل اطلاق ابھی ممکن نہیں ہے۔ صرف اکبراییا بادشاہ گزراہے کہ جس

نے رجعت پیندی کا دباؤ قبول کرنے سے اٹکار کر دیا تھا۔لیکن اس کے جانشینوں میں سے کسی بادشاہ میں اتنا حوصلہ نہیں تھا۔ا کبرکوبھی بلکہ ایک معاملے میں پہلے علماء کی جانب سے سند حاصل کرنی پڑی تھی تا کہ دیاست کوشریعت سے آزاد کر سکے۔

البتریاست نے بھی تبلیغی ادارے کا کردارادانہ کیا۔ برہمن اپنے صحائف کے حوالے سے بہت پرتشدد تھے کیونکہ ان کوڈرتھا کہ کہیں ان کے صحائف مسلمان جلانہ دیں جیسا کہ اکثر ہوا کرتا تھا۔ (76) ہندو ندہبی یاغیر نہ ہبی اداروں کے لیے ریاست کی جانب سے بس واجبی امداد طلاکرتی تھی۔ بنارس میں ایسے تمام ادارے مالدار ہندو چلایا کرتے تھے۔ (77) جبکہ مخل حکمران عموماً آزاد پالیساں اختیار کرتے تھے ادراس میں نہ جب کو دخل نہ دیا جاتا تھا۔ البتہ ہندوؤں کا خیال تھا کہ دشوبی نوع انسان کومسلمانوں سے نجات دلادے گا۔ (78)

بلاشبہ آزاد خیال اور افہام و تفہیم کے تمام امور عہدوسطی کے ہندوستان میں ہوی سنجیدگی سے زیر بحث آیا کرتے تھے۔عہدوسطی میں ہم عصر حالات میں سب نے یہ سمجھوتہ کر رکھا تھا کہ زیادہ سے زیادہ پرامن ماحول میں رہا جائے اور دوسروں کی ند ہبی و ثقافتی زندگیوں میں کم سے کم مداخلت کی جائے اور اپنا جداگا نہ شخص برقر ارر کھنے کی غرض سے سیکولر مقاصد کے لیے ل کر کام کیا جائے۔ یہاں تک کہ ہندوؤں اور مسلمانوں میں جوامور اور ساجی رسومات مشترک تھیں وہ اپنا اپنا تشخص قائم کرنے ی غرض سے "بندوانی اور "مسلمانی" کرے مشہور تھیں۔

عہدو سطیٰ کی سیاست کے بعض امور کو زبرد تی مذہبی رنگ دے کر پیچیدگی پیدا کر دی گئی ہے۔ اس ضمن مین ریاست میں فاری کو داخل کرنا قابل ذکر ہے۔ غزنوی عہد (1186-962) میں جبد مسلمان وسطی ایشیا اور ایران سے ہندوستان میں آباد ہونا شروع ہوئے تو مشرقی مسلمانوں کے غیر عرب علاقوں میں فاری کی نشاۃ ٹانیا پیئر وج پر آگئ تھی۔ فاری کے احیاء کی کوشش نویں صدی کے آخر سے شروع ہوئی جو اہل فارس کی جدو جہد کے ساتھ ساتھ رہی۔ (79) تا کہ عرب فاتھین کے خلاف اپنی سیاسی وقو می شناخت کو قائم رکھا جا سکے۔ ان پراگر چہ عارضی طور پرمنگولوں کا فاتی داری کو فروغ دیا۔ یوں فاری زبان سیاست فنون اور ادب کی اعلیٰ ثقافت کا نشان بن گئ تھی۔ داری کو فروغ دیا۔ یوں فاری زبان سیاست فنون اور ادب کی اعلیٰ ثقافت کا نشان بن گئ تھی۔ مشہور فارسی شاعر فردوسی نے محمود غزنوی کے دربار میں اپنا شاہنا مہ فارسی میں تحریر کیا جس میں اس

ے قبل از اسلام ساسانی بادشاہوں کے عظیم کارناموں کا تذکرہ شاعری میں کیا جوعر بول کے ہاتھوں ایران کی فتح تک کے حالات پر منحصر ہے۔ قبل از اسلام کی ایرانی تاریخ کونٹی فاہری کی شاعری میں سامانی شاعرد قیق نے بیان کرناشروع کیا تھا۔ شاہنامہ میں فردوی نے مجم (ایران) کو اپنی فاری کے ساتھ پھرسے زندہ کردیا۔ (80)

عہدوسطی کے ہندوستان کے مسلمان حکمران ' عجم'' کی حیات ٹانی کے اثر سے متاثر تھے۔
سلاطین دبلی کا در بارساسانی ثقافت کا آئینہ دارتھا اور حکمران ایرانی ہیروؤں کو اپنے لیے مثال بنایا

کرتے تھے۔ اس چیز سے یقینا اسلامی نظام سیاست کے سیکولر عضر کی جھلک نظر آئی تھی اور
اسبات کی عکاسی ہوتی تھی کہ اسلام میں غیراسلامی ثقافت کو قبول کر لینے کی گئی گئجائش ہے۔ لیکن یہ بارت صرف فارسی گومما لک میں ظاہر ہوتی تھی۔ شالی ہند کے مسلمان حکمر انوں نے بھی ایسی دگھائی حسرف قبل از اسلام کے ہندوستان کے بارے میں نہیں دکھائی جیسی کہ خراسان میں دکھائی تھی۔ صرف چند ایک مثالیں ابتدائی مسلم سکوں پر سنسکرت الفاظ کی تحریر ہے۔ ہندوستان میں حکمر انوں نے نہ حرف ضارسی زبان' فنون' ادب اور ثقافت کی سر پر تی کی بلکہ فارسی داری کے عمل کو بھی آگ بر عایا۔ اس عمل نے اعلیٰ سطم پر تو ایک ملی جلی ثقافت تھیل دے دی مگر سیاسی زوال کے ایام میں اس

شالی ہند میں فاری زان کے زبردست اثر ورسوخ کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ ہر دور میں شالی ہند وستان کے در باروں میں ایران اور وسطی ایشیاء سے بھرت کرنے والے شنرا دوں امراء اور اہل ملا وستان کے در باروں میں ایران اور افغانستان میں جب بھی سیای اتار چڑھاؤ آیا یا وہان کے لوگوں پر جابی آئی تو وہ لوگ شالی ہندوستان آتے رہے ہیں۔ خاص طور پر دوزگار کی تلاش میں حکم انوں کی سرزمینوں سے آنے والے ان لوگوں نے ایرانی وترکی ثقافت کو اعلیٰ سطح پر معبوط سے مضبوط ترکیا۔ اس سے شابی در بارسے وابستہ ہندوستانیوں کے درمیان احساس کمتری کا شکار ہوئے کہ وہ لوگ اور ان کے ساتھ ساتھ ان پیدا ہونے لگا۔ وہ لوگ اس درجہ احساس کمتری کا شکار ہوئے کہ وہ لوگ اور ان کے ساتھ ساتھ ان نے وابستہ مسلمان بھی اس بات کے لیے بیتا بہوتے بطے گئے کہ خود کو بھی ایرانی یا وسط ایشیائی نشافت ایران و وسط ایشیائی شافت ایران و وسط ایشیائی ثقافت ایران و وسط ایشیائی ثقافت اختیار

کرنے کی بات کی مگر صرف اس حد تک کہ جہاں تک وہ ثقافت طاقت اور عزت فراہم کرسکتی تھی۔ برہمنوں کے'' ملیچہ'' کے تصور نے بھی اس مثال ثقافت کو ایک ہندو کی زندگی میں نہ آنے دیا خصوصاً اس کے گھرسے باہر کے میل جول میں۔

#### **Notes and References**

- 1. Amir Hasan Sijizi, Fawaid-ul-Faud (Nawal Kishore), pp. 13-14, 68 and 147, Amir Kwurd, Siyar-ul-Auliva, Delhi 1302 AH\1884-5, pp. 38-9 and 46.
- 2. The statement is attributed to Shaikh Sharf-ud-Din Yahya Maneri, an eminent fourteenth century sufi of Bihar. Compare, Maulana Nimatullah, Ganj-i Layakhfa, Patna MS., 34-5.
- 3. Fawaid-ul-fuad, 137, 158-9, Khair-ul-Majalis, ed. K.A. Nizami, Aligarh, 1959, 65, 66 and 150; see also K.A. Nizami, Some Aspects of Religion and Politics in India during the Thirteenth Century, (Reprint, Delhi, 1974, pp.178-9) in particular for the significance and meanings of circulation of Zambil and chilla-i makus (inverted chilla).
- 4. S.A.A. Rizvi, *History of Sufism in India*, I, Delhi, 1978, p. 335.
- 5. Alakhbani or Rushd-Nama edited by S.A.A. Rizvi and Sailesh Zaidi, Aligarh, 1971.
- 6. Surur-us-Sudur (Habibganj Collection, Aligarh) 69, 74, 302, Baba Farid's compositions are also believed to have been incorporated by the fifth Sikh Guru, Arjan in 1604, in the Guru Granth Saheb. For some other dohas see Maktubat-I Muzaffar Shams Balkhi, (Patna MS), ff. 141b and 193a; see also Patna University Journal, XII, 1958 for their English translation.
- 7. Abd-ul-Qadir Badaoni, *Muntakhab-ut-Tawarikh*, I, p. 230 for an analysis of Chandayan, see S. Chandra,

- 72. Ibid., pp. 31-14.
- 73. Compare Beni Prasad, *History of Jahangir*, Reprint, Allahabad, 1962, pp. 202-31.
- 74. Compare J.N. Sarkar, Fall of the Mughul Empire, II, Reprint Delhi, 1971, pp. 395-96; III, Reprint, Delhi, 1975, pp. 20-2, 196-222.
- 75. François Bernier, Travels, p. 336.
- 76. Ibid., p. 334.
- 77. Ibid., p. 331.
- 78. Even though Tahirid established the first Persian dynasty in Khorasan, the Saffarids (867-892), the Samanids (874-999) and the Buyids (934-1055) were the first consciously Persian principalities. The Samanids claimed to be the descendants of the pre-Islamic Sasanid nobleman, Saman, while the Buyids mentioned Yezdger, a Sasanid king, as their ancestor. Rudaki and Daqiqi, the first Persian poets were patronized by the Samanids. Later, the Turks, the Ghaznavids, the Seljuqs and the Khwarizmshahis became enthusiastic patrons of Persian language and culture. Comparè E.J. Brown, A Literary History of Persia, II, Cambridge, 1964.
- 79. Compare Shahnama in English translation as The Epic of the Kings by Reaben Levy, revised by Amin Banani, (London, 1967) particularly the last sections. The poet's support to the Ajam is illustrated in the letter he mentions to have been written by Rustam to Sa'd bin Wigas.
- 80. Compare D.C. Sircar, Selected Inscriptions, II, Delhi, 1983, pp. 650-64; P.L. Gupta, Coins, Delhi, 1969, pp. 204-5, nos. 215-8.

魯

# تحریک خلافت: سیاست کومذہبی بنانے کاممل

#### ڈ اکٹر مبارک علی

برصغیر ہندوستان کےمسلمان معاشرے میں پہ فرض کر لیا گیا ہے کہا گرمسلمانوں کو سیاسی طور پر متحرک کرنا' یا باعمل بنانا ہے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ مذہب اور مذہبی علامات کو استعمال کیا جائے 'کیونکہ وہ سیاست کو مذہب کے ذریعہ سے سمجھتے ہیں' اور جب مذہب وسیاست آپس میں مل جاتے ہیں تو ان کے جذبات میں جوش آتا ہے۔ اگر اس مفروضہ کو سجے سلیم کرلیا جائے تو اس کا مطلب بیہوگا کہ مسلمان معاشرے میں سیاست کوزندہ 'جانداراورتو انار کھنے کے لیے ندہب کا ہونا ضروری ہے۔ بقول اقبال''جدا ہودیں سیاست سے تو بن جاتی ہے چنگیزی'' یعنی اقبال کے خیال کے مطابق مذہب سیاست کو کنٹرول کر کے اس کے اخلاقی پہلوؤں کی حفاظت کرتا ہے۔ كيا درحقيقت ايها بى ہے؟ بدايك بحث طلب مسله ہے۔ كونكه تاريخي شواہداس بات كو ثابت کرتے ہیں کہ جب بھی بادشاہت یا آ مریت میں اختیارات سمٹ کر کسی ایک فرویا جماعت کے ہاتھوں میں آ جاتے بئین تو اس صورت میں علماء صاحب اقتدار لوگوں کی حمایت میں ندہب کو استعال کرتے ہیں اس قتم کی بہت ہی مثالیں ہیں کہ جب بھی حکمرانوں اور بادشاہوں کواپنی مرضی کے فتوی ضروری ہوئے علاء نے ان کی فر مائش فوری طور پر بوری کر دی اور مذہب کو ان کی خواہشات کے تحت تبدیل کردیا۔اس کی ایک مثال تو موجودہ دور میں موجود ہے کہ جب مصر کے صدرسادات کواسرائیل کا دوره کرناتھا تو جامعہالا زہر کےعلماء نے فورأاس کو جائز قرار دے دیا۔ لہٰذا جب بھی سیاست اور مذہب آپس میں ملتے ہیں تو سیاست'اینے اختیارات اور طاقت کی وجہ ے مذہب کواپنا تالع بنالیتی ہے اور علماء واہل اختیار کے ہاتھوں کھیلتے ہیں۔

اس کے برعکس ان ملکوں میں کہ جہاں جمہوری روایات یا ادارے ہیں' ان معاشروں میں علماء اپنے نہ ہبی منصوبوں کی تبحیل کے لیے سیاسی جماعتوں کے ماڈل پر پارٹیاں تشکیل دیتے ہیں اورکوشش کرتے ہیں کہ انتخاب میں جیت کروہ سیاست کو اپنے تابع کریں ۔لیکن جب وہ سیاست میں آتے ہیں تو انہیں ایسے مسائل اور نظریات سے دو چار ہونا پڑتا ہے کہ جن سے ان کی واقفیت میں آتے ہیں تو انہیں ایسے مسائل اور نظریات سے دو چار ہونا پڑتا ہے کہ جن سے ان کی واقفیت اور آگی پوری طرح سے نہیں ہوتی ہے مثلاً نیشنل ازم' سوشل ازم' سیکولرازم' اور جمہوریت اور یہ کہ ان نظریات اور نظاموں کو کس طرح سے نہ بہ کی روشنی میں ہم آ ہنگ کریں ۔ لہذا اس صورت حال میں کچھ علماء توقطعی طور پر ان جدید نظریات کورد کرتے ہیں اور انہیں اسلام کے مخالف گردا نے ہیں ۔ کچھ علماء توقطعی طور پر ان جدید نظریات کورد کرتے ہیں اور انہیں اسلام کے مخالف گردا نے ہیں ۔ کچھ علماء اس بات کی کوشش کرتے ہیں کہ ان تصورات کو اسلامی بنا کر ان میں اور اسلامی تعلیمات میں مفاہمت پیدا کریں ۔

یہ خیال کرتے ہوئے کہ برصغیر ہندوستان میں صرف اسلام کے ذریعہ ہی مسلمانوں میں سیاسی شعور پیدا کیا جا سکتا ہے مولا نا ابوالکلام آزاد نے 1913ء میں حزب اللہ کے نام سے علاء کی ایک یارٹی کی بنیاوڈ الی۔ تاکہ وہ سیاست میں آئیں اور مسلمانوں کی راہنمائی اپنے ہاتھوں میں لیس- ہندوستان میں ابھر نے والی خلافت تحریک کو اس پس منظر میں دیکھنے کی ضرورت ہے کہ بنب یہاں نوآ بادیاتی حکومت نے سیاسی مراعات دے کر سیاسی پارٹیوں اور ان کی سرگرمیوں کی اجازت دے دی تھی علاء جواب تک مدرسوں اور مکتبوں کی حدود میں بند ھے ان کو اس نئی صورت حال میں میموقع ملاکہ وہ اپنے مدرسوں اور رہائش گا ہوں سے باہر آئیں اور سیاست میں حصہ لیتے حال میں میدموقع ملاکہ وہ اپنے مدرسوں اور مائش گا ہوں نے نہ ہر آئیں اور سیاست میں حصہ لیتے ہوئے معاشرے میں سرگرم عمل ہوں۔ یہ پہلاموقع تھا کہ وہ سیاسی طور پر متحرک ہوئے لیکن ایک بار جب انہیں سیاست میں آئے کا موقع مل گیا تو انہوں نے نہ جب کو اپنے سیاسی مقاصد کے لیے بار جب انہیں سیاست میں آئے کا موقع مل گیا تو انہوں نے ند جب کو اپنے سیاسی مقاصد کے لیے بار جب انہیں سیاست میں آئے کا موقع مل گیا تو انہوں نے ند جب کو اپنے سیاسی مقاصد کے لیے بار جب انہیں سیاست میں آئے کا موقع مل گیا تو انہوں نے ند جب کو اپنے سیاسی مقاصد کے لیے بار جب انہیں سیاست میں آئے کا موقع مل گیا تو انہوں نے ند جب کو اپنے سیاسی مقاصد کے لیے بار جب انہیں سیاست میں آئے کیا موقع مل گیا تو انہوں نے ند جب کو اپنے سیاسی مقاصد کے لیے

(1)

يورا يورااستعال كيا\_

برصفیر ہندوستان میں سلاطین دہلی کے دور حکومت میں (1526-1206) میں کچھ سلاطین

نے اپن حکومت کے استحقاق کے لیے عباس خلفاء سے روابط قائم کرکے ان سے حکمرانی کی سندخلافت لى ليكن علامتى طور برسلاطين جعداورعيدين كے خطبول ميں خليفه كانام بر هواتے تھے۔لیکن جب مثل خاندان حکمراں ہوا تواس نے عثانی خلفاء کا نام خطبہ میں شامل نہیں کرایا' بلکہ خود کو خلیف مجھتے ہوئے اپنا نام خطبہ میں پڑھوایا۔اس کی وجہ بیتھی کمان کےمورث اعلی تیمورنے عثان سلطان بلدرم کوشکست دی تھی' اس لیے وہ ان کے مقابلہ میں خود کو افضل گردانتے تھے۔ ہندوستان میںمغل بادشاہ کی سیاسی حیثیت اس وقت کمز ور ہوکرختم ہوگئی کہ جب یہاں ایسٹ انڈیا کمپنی کا اقتدار قائم ہوگیا۔للہٰ اہندوستان کے اندر بھی اس کی سیاست کواب تسلیم نہیں کیا جاتا تھا۔ اس کی مثال سلطان ٹیپو (1799-1782) کی ہے کہ جس نے اپنی حکومت کے لیے مغل بادشاہ کے بجائے عثان خلیفہ کے ہاں وفد بھیجا کہ اسے میسور کا جائز حکمراں شلیم کیا جائے۔اس سے اس کا مقصد یہ تھا کہ ایک طرف تو وہ اپنی مسلمان رعایا میں عثمان خلیفہ کے تعلق سے اظہار و فاداری حیاہتا تھا' دوسر ہےا ہینے مخالف مسلمان حکمراں نظام دکن کی برابری کا خواہش مند تھا' کیونکہ نظام خود کو مغلوں کا وارث اور برتر سمجھتا تھا' اور ٹیپو اور اس کے خاندان کواینے سے کم تر۔اگر چہ ٹیپوسلطان نے خلیفہ وقت سے سند تو حاصل کرلی' مگراس کے ساتھ حکومت برطانیہ کے دباؤ پر خلیفہ نے ٹمپو پر یہ زور ڈالا کہ وہ ان سے جنگ نہ کرے اس سلسلہ میں خلیفہ نے ایک فتو کا بھی جاری کیا کہ جس میں اہل برطانیہ سے جنگ کی مخالفت کی گئی تھی۔(1)اس سے بہرحال بیا ندازہ ہوتا ہے کہ عثان خلیفہ بھی اس مرحلہ براپنی سیاس طاقت وقوت کھو چکا تھاا دراس کی حیثیت علامتی رہ گئے تھی۔

ایک دوسری مثال سے بیہ بات واضح ہوکرسا منے آتی ہے کہ ہندوستان میں عثانی خلیفہ کی وہ حیثیت نہیں تھی کہ جس میں وہ ہندوستان کے مسلمانوں کا محافظ بن کرا بھرتا۔ مثلاً جب سیداحمہ شہید (وفات: 1831) نے سکھوں کے خلاف جہادتح یک شروع کی اور سرحد کے علاقے میں اسلامی حکومت قائم کی تو انہوں نے امیر الموشین اور خلیفہ ہونے کا دعویٰ کر دیا۔ (1827) اس کا مطلب بیتھا کہ وہ عثانی خلیفہ سے انکاری تھے اور اپنی خلافت کے دعویدار تھے۔ اگر چدان کی اپنی خلافت بہت کم وقت کے لیے رہی اور اسے برصغیر کی مسلمان اکثریت نے تشلیم نہیں کیا۔

اس کے بعد کے واقعات سے بیرثابت ہوتا ہے کہ ہندوستان میں برطانوی حکومت نے

نثان ظیفہ کے دعویٰ کو مقبول عام بنانے میں سرگری دکھائی کیونکہ اس کے ذریعہ وہ اپنے سیاسی مقاصد کی تکمیل چاہتے تھے۔ 1857ء کی بغاوت میں انہوں نے ظیفہ سے نتو کی لیا کہ سلمانوں کو اگر بزوں سے جنگ نہیں کرنی چاہیے اور ان کا وفادار بن کر رہنا چاہیے۔ سیویا جی ہیم اگر بزوں سے جنگ نہیں کرنی چاہیے اور ان کا وفادار بن کر رہنا چاہیے۔ سیویا جی ہیم (Sylviva G. Haim) نے اپنے مضمون ''خلافت کے خاتمہ اور اس کے بعد' کیا میں کہ جو ٹامس آ رنلڈ کی کیا ہے کہ نظافت' میں شامل ہے' کھا ہے کہ:

مسلمانوں کی حکومت کے زوال اگریزوں کے اقتدار اور خاص طور سے
انگلتان کی مسلمان حکومت پرفتح کے بعد جو کہ انیب ویں صدی کے وسط
میں ہوئی اس صورت حال نے ہندوستان کے مسلمانوں کو سخت احساس
میں ہوئی میں مبتلا کر دیا تھا وہ اس تلاش میں سے کہ اپنے لیے ایک الی
علامت و هونڈیں کہ جو طافت و قوت کا اظہار کر ہے۔ اس عرصہ میں ابلاغ
عامہ کے فروغ کی وجہ ہے وہ عثانی خلیفہ سے باخبر ہوئے جو کہ اس وقت
اپنی حمایت میں پروپیگنڈ اکر رہا تھا اور اس سلسلہ میں اسے برطانوی
حمایت حاصل تھی۔ برطانوں کی خالفت میں عثان حکومت کی حمایت کر
رہا تھا اس لیے ہندوستان کی برطانوی حکومت نے کوشش کی کہ یہاں کے
تا وہ مسلمانوں کی وفاداری عثمان خلیفہ سے استوار کریں۔ اس سے فائدہ
اٹھاتے ہوئے خلیفہ نے اپنے حق میں پروپیگنڈ اکیا اور خلافت کے اس
تضور سے پوراپورافائدہ اٹھایا کہ جواہل پورپ کے ذہن میں تھا (کہ خلیفہ
روحانی طور پردنیا کے تمام مسلمانوں کا سربراہ ہے)(2)

اس طرح سے ہندوستان کے مسلمانوں میں بیہ خیال جڑ پکڑ گیا کہ عثانی خلیفہ مسلم دنیا کا سربراہ ہے۔ جب جمال الدین افغانی نے پان اسلام کی تحریک چلائی تو اس وقت خلیفہ سلطان عبد لحمید (1909-1876) نے ان جذبات سے فائدہ اٹھاتے ہوئے کوشش کی کہ مسلم دنیا میں اپنی سیاسی پوزیشن کو مشخکم کرے۔ سرسید احمد خال نے ہندوستان کے مسلمانوں کے مفادات کو

دیکھتے ہوئے اس خطرے کا اندازہ لگالیا تھا کہ اگران کی سیاسی وفاداریاں ملک کی سرحدوں سے
باہرر ہیں گی تو وہ حکومت کی نظروں میں مشتبہ ہوں گئانہوں نے عثان خلافت کے اس دعویٰ کورد
کیا کہ وہ تمام مسلمانوں کا راہنما ہے۔ اس کے برعکس انہوں نے ہندوستان کے مسلمانوں پرزور
دیا کہ وہ انگریز کی حکومت کے وفادار رہیں اوراس کو اپنا محافظ سمجھیں۔ 1857ء کے تجربہ کے بعدوہ
اس نتیجہ پر پنچے تھے کہ مسلمانوں کو خصرف سیاست سے دور رہنا چاہیے۔ بلکہ انگریز کی حکومت
سے اپنی وفاداری مضبوط کرنی چاہیے۔ تاکہ ان پر جوشک و شہبات ہیں ان کا خاتمہ ہو۔ لہذا ان کی
دلیل بیتی کہ جہاں خلیفہ کا سیاسی اقتد ارنہیں ہے وہاں اسے محافظ اور دیں کا دفاع کرنے والانہیں
سلیم کرنا چاہیے۔ چونکہ ہندوستان کے مسلمان عثان حکومت کے ماتحت نہیں اور نہ یہاں اس کا
اقتد ارہے۔ اس لیے مسلمانوں کے لیے خلیفہ کا وفادار ہونا اور اسے اپنا حکم ال تسلیم کرنا قطعی
غیرضروری ہے۔ (3)

(2)

1857ء ہندوستان اور ہندوستان کے مسلمانوں کے لیے تباہی اور المیہ کا باعث تھا۔ اس کے فوراً بعد انہوں نے خود کو بے سہارا اور غیر محفوظ پایا' اس صورت حال میں پہلا رقمل علماء کی جانب سے آیا کہ جنہوں نے غیر ملکی اقتد ار اور نوآ بادیاتی نظام میں غذہب کے دفاع اور غذہبی شناخت کے بچاؤ کے لیے مدرسہ دیو بند کی 1867ء میں بنیاد ڈالی تا کہ ہندوستانی مسلمانوں کو غذہبی معاملات میں راہنمائی کر سکیس اور جدیدیت کی جولہراٹھی ہے' اس سے ان کو بچاسکیس۔ مدرسہ میں جودارالافقاد قائم کیا گیااس کا مقصد بیتھا کہ مسلمان تمام سیای' معاثی' ساجی اور غیباں نصرف میں ان سے رجوع کریں۔ بیدرسہ بہت جلدروایتی غذہبی تعلیم کا مرکز بن گیا' اور یہاں نصرف میں ان سے رجوع کریں۔ یہ مدرسہ بہت جلدروایتی غذہبی تعلیم کا مرکز بن گیا' اور یہاں نصرف میں ان سے رجوع کریں۔ یہ مدرسہ بہت جلدروایتی خطف میں انہوں برصغیر سے بلکہ دوسرے ہمایہ ملکوں سے بھی طالب علم تعلیم کے حصول کے لیے آنے لگے۔ اس ادارہ کی وجہ سے علماء کو یہ موقع ملاکہ وہ خود کو کمیونی کا راہنما اور لیڈر سیجھے لگیس اس حیثیت میں انہوں نے جدیدیت کا مقابلہ کرتے ہوئے روایات کے خفظ میں انہم کر دارادا کیا۔

اس کے برعکس سرسیداس نقط نظر کے حامی تھے کہ مسلمانوں کی ترتی اور بہبود کے لیے

ضروری ہے کہ وہ جدیدیت کو اختیار کریں اور خود کو فرسودہ روایات ہے آزاد کریں اس مقصد کو خان میں رکھتے ہوئے انہوں نے علی گڑھ کالج کی بنیاد ڈالی (1877) تا کہ مسلمان جدید تعلیم حامل کرے حکومت کی ملازمتوں میں آئیں اور برطانوی حکومت کے وفادار رہتے ہوئے اپنی کم بوزی کے لیے باعث فلاح و بہود ہوں۔ دیو بنداور علی گڑھ دونوں ابتدائی دور میں سیاست سے علیمہ ہورے۔ دونوں اداروں کا مقصد یہ تھا کہ 1857ء کی صورت حال کے بعد مسلمانوں کو دوبارہ علیمہ ہورے۔ دونوں اداروں کا مقصد یہ تھا کہ 1857ء میں جب مسلم لیگ کا قیام عمل میں آیا 'تو اس میں جدید تعلیم یافتہ مسلمانوں کا محدود طبقہ شامل ہوا'تا کہ اس پلیٹ فارم کے ذریعے وہ سیاس تھو ت میں جدید تعلیم یافتہ مسلمانوں کا محدود طبقہ شامل ہوا'تا کہ اس پلیٹ فارم کے ذریعے وہ سیاس حقوق میں جدید تعلیم کا تعاون بھی۔ اس ابتدائی دور میں مسلم لیگ نے برطانوی حکومت سے اپنی وفاداری کا اعلان کیا'لیکن ان کے نقطہ نظر میں اس وقت تبدیلی آئی کہ جب 1911ء میں برطانوی حکومت نے بنگال کی تقسیم کوختم کر دیا'اور یہی سال تھا جب ترکی اور اٹلی کی جنگ میں' برطانوی حکومت نے بنگال کی تقسیم کوختم کر دیا'اور یہی سال تھا جب ترکی اور اٹلی کی جنگ میں' برطانوی حکومت کے مذبات بیدا ہوئے۔ اس تبدیلی کا اندازہ'برطانوی حکومت کے انٹیلی جنس بیوروکو بھی مراج ت کے جذبات بیدا ہوئے۔ اس تبدیلی کا اندازہ'برطانوی حکومت کے انٹیلی جنس بیوروکو بھی ہوا۔ چنانچیاس کے اسٹینٹ ڈائر کیکٹر نے اپنی رپورٹ میں کھا کہ:

اب تک ہندوستان کے مسلمانوں کو جو بی خیال تھا کہ برطانوی حکومت ان کے مفادات کی ضامن ہے شہادتوں سے اور واقعات سے اندازہ ہوتا ہے کہ بید خیال ان کے ذہنوں سے زائل ہور ہا ہے۔ ان افواہوں نے بھی ان کی مخالفت کو بڑھا دیا ہے کہ یورپ کی عیسائی طاقتیں اسلام کو تباہ کرنے پر تلی ہوئی ہیں اور اس مقصد کے لیے برطانی عظمیٰ نے اٹلی کے ساتھ معاہدہ کرلیا ہے تا کہ اس کی ترکی پر حملہ میں مدد کی جائے۔ ان خدشات کو اس وقت اور تقویت ہوئی کہ جب 1911ء میں برگال کی تقسیم کوختم کیا گیا۔ اس سے برگال کے مسلمانوں کوخت صدمہ ہوا۔ (4)

اس عالمی سیاست کے تناظر میں ہندوستان کے مسلمانوں کی ہمدردیاں ترکی کے ساتھ تھیں' اس ز، نہ میں ابوالکلام آزاد کے الہلال 'البلاغ' مولانا محم علی جو ہر کے اردو اخیار ہمدرد اور اگریزی اخبار کامریڈ اور پنجاب میں ظفر علی خال کے زمیندار اخبار نے پان اسلام ازم اورعثانی خلافت کی ہمدردی اور ترکول سے تعلق ومحبت کے جذبات کو ابھار نے میں سرگرم حصہ لیا۔ 1912ء میں ڈاکٹر انصاری کی سربراہی میں ایک طبی مشن ترکی گیا تا کہ ترکی افواج کی مدد کر سکے 1913ء میں فدام کعبہ کے نام سے ایک انجمن کی بنیاد ڈالی گئی تا کہ مسلمانوں کی مقدس مقامات کی یور پی متن خدام کعبہ کے نام سے ایک انجمن کی بنیاد ڈالی گئی تا کہ مسلمانوں کی مقدس مقامات کی یور پی اقوام کے حملوں سے بچاؤ کی تحریک چلائی جا سکے۔ پہلی جنگ عظیم کے وقت ہندوستان کے مسلمانوں کی خواہش تھی کہ ترکی اس جنگ میں شریک نہ ہو لیکن جب ترکی اس جنگ میں شریک نہ ہو لیکن جب ترکی اس جنگ میں جرمن کا حلیف بن گیا تو فلیفہ کی جانب سے بیفتو کی شائع ہوا کہ بیا تحادی طاقتوں کے خلاف ایک جہاد ہوئی اور ایسا نظر آیا کہ اتحادی طاقتیں ترکی کو کھرے کوڑے کرنا چاہتی ہیں۔ اس ماحول میں ہوئی اور ایسا نظر آیا کہ اتحادی طاقتیں ترکی کو کھڑے کرنا چاہتی ہیں۔ اس ماحول میں مسلمانوں کے لیےعثانی خلافت ایک ہم نہ ہی علامت ہوئی۔

صورت حال بیتھی کہ تقریباً تمام مسلمان ممالک یور پی طاقتوں کے تسلط میں تھے۔ صرف ترکی وہ واحد ملک رہ گیا تھا کہ جوا پی کمزوری کے باوجود خود مختاری کو برقرار رکھے ہوئے تھا۔ ہندوستان کے مسلمانوں کو اس وقت تک سرحدوں سے پارکسی اور طاقت پر بھروسہ کرنے کی ضرورت پیش نہیں آئی 'جب تک کہ مخل حکمراں اقتدار میں تیے 'لیکن ان کے زوال نے انہیں عثان حکومت کی طرف متوجہ کیا اور اس کی شان و شوکت سے انہوں نے اپنی کم مائی کی کودور کرنے کی کوشش کی اگر چہ سرسید پان اسلام ازم کے خالف تیے 'گرانہوں نے بھی اس سلسلہ میں اپنے خالات کا اظہار کرتے ہوئے کہا کہ:

''ایک وقت تھا کہ بہت ساری مسلمان حکومتیں تھیں اور ہمیں اس وقت کوئی زیادہ صدمہ نہیں ہوتا تھا کہ جب ان میں سے کوئی ایک ختم ہو جاتی تھی'ا ب اس کے مقابلہ میں بہت کم مسلمان ریاستیں رہ گئی ہیں'اس لیے اگر کوئی جھوٹی سی ریاست ختم ہو ۔ تو ہمیں نقصان کا احساس ہوتا ہے ۔ اگر ترکی کوفتح کرلیا جاتا ہے' تو یہ ہمارے لیے المی عظیم ہوگا ۔ کیونکہ وہ آخری طاقت ہے کہ جو اسلام کے نام پر باتی رہ گئی ہے ۔ (5)

بلقان کی جنگوں کے دوران ہندوستانی مسلمان جذباتی طور پراور زیادہ عثانی خلافت سے قرب ہوگئے۔ یہ جذبات یہاں قرب ہوگئے۔ اوراس کی بقاو وجود کو برقر ارر کھنے کی خواہش اور زیادہ گہری ہوگئے۔ یہ جنا تک پہنچ کہ اسلام اور ترکی ان کے لیے لازم وملز وم ہو گئے۔ اس لیے ترکی کوخطرے کا مطلب ہوا کہ اسلام خطرے میں ہے۔

(3)

پہلی جنگ عظیم کے دوران مسلم لیگ اور کانگرس دونوں کی جانب سے یہ کوششیں ہوئیں کہ ایک، دوسرے کے ساتھ تعاون کرکے جو متنازعہ مسائل ہیں ان کاحل ڈھونڈ ا جائے تا کہ دونوں کہ یؤیر میں با ہمی تعاون ہو۔ان کوشوں کے نتیجہ میں 1916ء کا معاہدہ لکھؤ عمل میں آیا کہ جس کو کا میاب بنانے میں مجمع علی جناح کا پورا پورا تعاون تھا۔اس وقت مسلم لیگ کی سیاست کا مذہب ہے کوئی تعلق نہیں تھا، لیکن اس کا مطمع نظر یہ تھا کہ مسلمانوں کے لیے سیاسی حقوق حاصل کیے جائیں۔فلافت کا مسئلہ اس مرحلہ پر اہم نہیں تھا اور نہ ہی بیا بھی سیاست کا اہم ایشو بنا تھا۔لیکن جائیں۔فلافت کا مسئلہ اس مرحلہ پر اہم نہیں تھا اور نہ ہی بیا بھی سیاست کا اہم ایشو بنا تھا۔لیکن جائیں کی سر پرتی میں بعاوت کی تو اس صورت حال سے ہندوستان کے مسلمانوں کا متوسط طبقہ پر بیٹان ہوا۔ سیاس حالات نے اس وقت پلٹا کھایا کہ جب 1918ء میں دہلی میں مسلم لیگ کا اجلاس ہوا۔ جلسہ کے صدر ڈاکٹر انصاری نے اس میں علاء کوبھی شمولیت کی دعوت دی۔تا کہ ان کی جمالیت ماملاب میں ماملہ بھی جدیداور پور پی تعلیم یا فتہ لوگوں کے مساوی سمجھا گیا ہے اور سیاسی معاملات میں ان بہتے ہیں دہلی میں میا بیک بھی قدر کی گئی ہے۔ان جذبات کا اظہار مولوی کھایت اللہ نے ان الفاظ میں کیا:

میرا ہمیشہ سے بدایمان رہا ہے کہ مسلمانوں کے لیے مذہب اور سیاست ایک ہی چیز کے دونام ہیں در حقیقت ان کا مذہب ان کی سیاست اور ان کی سیاست اور ان کی سیاست ان کا مذہب ہے۔ اب تک ان کے ذہن میں بیرتھا کہ انہوں نے علماء کو مذہب کی ذمہ داری دے دی ہے جب کہ سیاست کو آل انڈیا

مسلم لیگ کے راہنماؤں اور اس قتم کی دوسری جماعتوں کے حوالہ کر دیا ہے۔ لیکن جب علاء کوآ واز دی گئی وہ خوشی دمسرت اور واضح تعاون کے ساتھ سیاست میں شامل ہونے کے لیے آگئے۔(6)

چودھری ظیق الزمال جو کہ اودھ ہے مسلم لیگ کے ایک اہم راہنما تھے انہوں نے مذہب اور سیاست کے اس اشتر اک اور اس سے پیدا ہونے والے خطرات کو پوری طرح سے بھانپ لیا تھا اس لیے انہوں نے اس موقع پر کہا تھا کہ یا تو ان سے نجات حاصل کرلؤ ور نہ یہ تمام ہندوستان کو اپنے نرغہ میں لیے لیس گے۔(7) آنے والے واقعات نے ثابت کردیا کہ در حقیقت وہی ہوا کہ جس کی پیشن گوئی چودھری خلیق الزمال نے کی تھی۔ اس کے بعد سے مسلم سیاست کا سب سے اہم مسئلہ خلافت کا ہوگیا' اور دوسرے اہم مطالبات وہ مسائل پس منظر میں چلے گئے' اس کی وجہ سے مسئلہ خلافت کا ہوگیا' اور دوسرے اہم مطالبات وہ مسائل پس منظر میں چلے گئے' اس کی وجہ سے سیاست پر نذہب کا غلبہ ہوگیا' جب ندہب نے سیاست کو اپنی لپیٹ میں لیا تو اس کا منطق نتیجہ سیاست پر نذہب کا غلبہ ہوگیا' جب نہ بہب نے سیاست کو اپنی لپیٹ میں لیا تو اس کا منطق نتیجہ سیاست کا آغاز اعتدال پیندنظریات کے ہاتھوں میں آگئی۔ علی برادران جنہوں نے کہ اپنی سیاست کا آغاز اعتدال پیندنظریات کے ساتھ کیا تھا' لیکن وقت اور حالات کے ساتھ ان میں تبدیلی آئی اور دونوں حضرات مولا نا ہو گئے' ساتھ کیا تھا' لیکن وقت اور حالات کے ساتھ ان میں تبدیلی آئی اور دونوں حضرات مولا نا ہو گئے' مولو یوں کا ہوگیا یعنی داڑھیاں بڑھا لیں' اور حبہ قبہ پہن کراپی شکل وصورت مولو یوں کی کرلی۔

اس پیریڈکا ہم پہلویہ ہے کہ سیاست کے تمام عمل میں اب خلاف آل انڈیا خلافت کمیٹی جو کہ 1919ء میں قیام میں آئی تھی' پوری طرح سے حاوی ہوگئی اور مسلم لیگ کی حیثیت گھٹ کر تانوی ہوگئی۔

جیسے علماء سیاست میں آئے ویسے بی تحریک کا کردار تبدیل ہوکررہ گیا۔ سب سے پہلاا اڑتو سیہ ہوا کہ مذہب کے نام پر مسلمانوں کے جذبات کو ابھارا گیا۔ پر جوش اور جذباتی تقریریں آئے دن کا سلسلہ ہوگئیں کہ جن میں زبان و بیان کے ذریعہ لوگوں کو ابھارا جاتا تھا۔ اگر اس دور کے اخبارات کا مطالعہ کیا جائے تو اندازہ ہوگا کہ کس طرح بیانات اور تقریروں کے ذریعہ مسلمانوں کو غیرت دلاکراور مذہب کے نام پر انہیں متحرک کیا جارہا تھا۔ مثلاً فرنگی محل کے مولانا عبدالباری اپنی

تقریروں میں نہ صرف اپنے مخالفین کو تنبیہ کررہے تھے بلکہ انہیں ملیامیٹ کرنے اور تہیں نہیں کرنے کی دھمکیاں بھی دےرہے تھے۔ دبلی میں مسلم لیگ کے ایک اجلاس میں انہوں نے کہا کہ وہ اپنے کہے ہوئے ایک لفظ سے پوری دنیا کو ہلا دیں گے اور قلم کی ایک جنبش سے لوگوں کو تقرادیں ۔ گے۔ (8) مسلم لیگ کے امر تسر کے اجلاس میں کہ جس میں علی برا دران نے بھی شرکت کی تھی، ذوب جذباتی تقاریر ہوئیں، شوکت علی نے پر جوش انداز میں اعلان کیا کہ وہ اپنی جان و مال خانہ کوب جذباتی تقاریر ہوئیں، شوکت علی نے پر جوش انداز میں اعلان کیا کہ وہ اپنی جان و مال خانہ کوب جنہ کی حفاظت میں قربان کر دیں گے۔ اپنی تقریر کے خاتمہ پر انہوں نے سامعین سے سوال کیا کہ کیا وہ برطانیہ کی رعیت رہنا پند کریں گے یا اس کے مقابلہ میں مسلمان ہونے کو ترجیج ویں گئے۔ اگر وہ برطانوی حکومت کے وفادار رہنا پند کرتے ہیں تو اس صورت میں وہ ان سے تمام گئات ختم کر کے شہادت کے متمنی ہونا چاہیں گے۔ (9)

یہاں پر بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ گاندھی جی نے خلافت تحریک کیوں جمایت کی؟ کیونکہ بیہ اسلامی مسئلہ تھا اور اس کا ہندوستان کی سیاست ہے کوئی تعلق بھی نہیں تھا؟ جیسا کہ گیل منو (Gail) مسئلہ تھا اور اس کا ہندوستان کی سیاست ہے کوئی تعلق بھی نظریات سے بہت زیادہ متاثر تھے۔ فاعی طور سے اس کے بعد سے کہ جب گاندھی جی نے کلکتہ میں طالب علموں کو خطاب کرتے ہوئے کہا تھا کہ' سیاست کو خد جب سے جدا نہیں کیا جا سکتا ہے۔'(10) بیسیاسی نظریات گاندھی ہی سے اور خلافت تحریک کے را ہنماؤں کو قریب لے آئے۔ مولانا عبدالباری نے گاندھی جی سے در تواست کی کہوہ خلافت تحریک میں ان کے ساتھ تعاون کریں۔ بیدہ ہوہ وقت تھا کہ گاندھی جی روائ بل اور پنجاب میں ہونے والے مظالم کے خلاف تحریک چلانے کا منصوبہ بنار ہے تھے۔ در تواست کی کہوہ خلافت تحریک علی ہونے حالی نہیں تھے دوسرے سیاست میں ان کا رویہ کریں' کیونکہ ایک تو جناح خلافت تحریک کے حامی نہیں تھے دوسرے سیاست میں ان کا رویہ خبر نہیں تھا اور وہ جذبات کے بجائے علی تقاضوں کو پیش نظر رکھ کر بات چیت کرتے تھے۔ لہذا المران کی سیاست میں زمین آسان کا فرق تھا۔

اس اتحاد کا نتیجہ بیہ ہوا کہ خلافت تحریک اور کا نگرس نے مشتر کہ طور پر عدم تعاون کی تحریک کو مل کر چلایا۔1920ء میں علماء نے ایک' متفقہ فتو گی''شائع کر دیا جس میں مسلمانوں سے کہا گیا تھا کہ مذہبی طور پران پر فرض نہیں ہے کہ وہ حکومت کے ساتھ تعاون کریں۔اس کے ابتدائیہ میں کہا گیا تھا کہ اسلام کے دشمن ہیں خدانے ان کے ساتھ تعلق حرام ہے۔ جو اسلام کے دشمن ہیں خدانے ان کے ساتھ ہوتم کے تعاون کوئٹ میا ہے۔ چاہے یہ تعاون کھلا ہویا خفیہ ہواس کے عوض معاوضہ ملتا ہویا اعزازی ہو۔ جولوگ ان کے ساتھ کی تتم کے روابط رکھتے ہیں وہ ظالم ہیں۔(11)

اس پوری تحریک میں گاندھی جی تحریک کے اہم راہنما بن گئے علی برادران اور علماءان کے تعاون کی وجہ سے ان کی شان میں تصید ہے گانے گئے۔ کیکن اس تعاون کا جلد ہی اس وقت خاتمہ ہوگیا کہ جب 1922ء میں چورا چوری کے قریب لوگوں نے ایک ہنگامہ کے بعد پولس چوکی کو آگ دی اور اس میں بند پولس والوں کو زندہ جلا دیا۔ اس واقعہ کے بعد گاندھی جی نے عدم تعاون کی تحریک کے خاتمہ کا اعلان کر دیا۔ خلافت تحریک کو اس وقت سخت وهچکا لگا کہ جب 1924ء میں مصطفیٰ کمال نے خلافت کا خاتمہ کردیا۔

(4)

خلافت تحریک کا تجزیہ کرتے ہوئے ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ اس نے ہندوستان میں مسلمانوں کی سیاست کو فذہبی بنانے میں اہم کردارادا کیا ہے جس کی وجہ سے مسلمانوں میں صحیح سیاس شعور پیدانہیں ہوا بجائے اس کے کہ وہ اپنے مسائل کوسیاسی نقط نظر سے دیکھتے اور اس کی روشیٰ میں ان کاحل تلاش کرتے انہوں نے ہرایشوع اور مسئلہ کواب فدہب کی روشیٰ میں دیکھنا شروع کردیا 'اور اس کے تھے یا غلط ہونے کا معیار بھی فدہب کو قرار دیا 'ایک مرتبہ جب فدہب سپریم اضار ٹی ہوگیا' تو مسلم کمیوئی کی راہنمائی بھی علاء کے پاس آگئے۔ اس کا اندازہ خلافت تحریک کے دور ان ہونے والے واقعات سے بخوبی ہوتا ہے کہ جب اس قسم کی کوششیں ہوئی کہ شرعی عدالتیں قائم کی جا کیں اور زکو ق کوجمع کرنے کا نظام نافذ کیا جائے۔ اس عمل میں مسلمانوں میں فدہبی شعور قرارہ واگر سیاسی شعور وآگی سے وہ دور ہوتے چلے گئے۔ جب کہ اس کے بھس کا نگر س پارٹی نے سیاسی ایجنڈ اکوا بناتے ہوئے اس پڑھل کیا' جس نے اس کے حامیوں میں (جن کی اکثریت نے سیاسی پڑھگی کو پیدا کیا۔

ہندوستان کے مسلمان عثان خلافت کسح میں اس قدرگم ہوئے کہ انہوں نے اس کی تاریخ اوراس کی سامراجیت کے بارے میں بالکل غورنہیں کیا اور نہ بیروال اٹھایا کہ عثان امپیریل ازم نے عربوں کی آزادی کوختم کرکے ان کے ساتھ کیوں نارواسلوک رکھا ہوا ہے؟ اس لیے جب عربوں نے ترکوں کے خلاف بغاوت کی تھی ہندوستانی مسلمانوں کے لیے بینا قابل فہم تھا کہ عرب اورترک آپیں میں کیوں لڑستے ہیں۔ سیاسی علم اور تا پچتگی کی وجہ سے وہ امپیریل ازم اوراس کی وجہ بیات واثر ات سے بھی ناواقف رہے۔ شہادتوں سے ظاہر ہوتا ہے کہ تعلیم یافتہ مسلمان بھی عثان سلطنت اوراس کی تاریخ سے ناواقف تھے اور انہیں اس کا اندازہ نہیں تھا کہ عثان سلطنت کے ادارے اسلام کی تعلیمات پر بنیاد نہیں رکھتے ہیں۔ بلکہ ان کا ڈھانچہ نہ بہب سے دور سیاسی ضروریات پر ہے۔ انہیں عثان خلافت سے اس صد تک جذباتی لگاؤ ہوگیا تھا کہ انہوں نے اس کی کمزوریوں اور زوال پذیر ہوتی روایات کے بارے میں تجزیہ کرنے کی ضرورت ہی محسون نہیں کی۔

فلافت تحریک کے سلسلہ میں ایک تبصرہ یہ ہے کہ اس نے پچھ حاصل کرنے کے بجائے ہندوستان کے مسلمانوں کی توانائی کوضائع کیا 'انہوں نے اپنے مسائل کے جن سے ان کا تعلق تھا ' انہیں بھلا دیا۔ اور ایک ایسے مسلم میں الجھ کررہ گئے کہ جوان کے لیے قطعی فائدہ مند نہیں تھا اور نہ جس سے ان کا گہر اتعلق تھا۔ اس وجہ ہے جب خلافت کے ادارے کا خاتمہ ہوا ' تو اس سے انہیں شخت صدمہ ہوا ' اور ان کی سمجھ میں نہیں آیا کہ اب وہ کیا کریں؟ اسسلسلہ میں ایک نقط نظریہ ہے کہ خلافت تحریک در حقیقت خلاف کے ادارے کے تحفظ یا اس کے بچاؤ کے لیے نہیں تھی۔ بلکہ یہ کومت برطانیہ کے خلاف احتیاج تھا ' خلافت کو بطور علامت استعال کیا گیا تا کہ اس کے ذریعہ کو مشیر الحق نے اس سلسلہ میں ابوالکلام آزاد کا دفاع کرتے ہوئے لکھا ہے کہ: '' آزاد کے ذہن میں ایک تعین شدہ سیاس پروگرام تھا ' وہ اس کے ذریعہ علاء کوسیاست کے میدان میں لانا چا ہے میں ایک تعین شدہ سیاس پروگرام تھا ' وہ اس کے ذریعہ علاء کوسیاست کے میدان میں لانا چا ہے شے مزیدوہ مسلمانوں کو فد جب کے نام پرابھار کر سیاسی طور پر برطانوی حکومت کے خلاف جدوجہد کے نام پرابھار کر سیاسی طور پر برطانوی حکومت کے خلاف جدوجہد کے لیے تیار کرنا چا ہے تھے۔''(12)

میل منونے خلافت کی تاریخ کے آخر میں تبعرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اس تحریک کی وجہ سے مسلمان معاشرہ کا ہر طبقہ متحرک ہو گیا۔ان میں مزدور' عور تیں اور عام لوگ شامل تھے' بیرسب لوگ ہوتم کی سیاسی سرگرمیوں میں جلنے مظاہر نے بائیکا ہے اور ہڑتال میں شامل ہو گئے۔اس طرح خلافت اور عدم تعاون نے ہندوؤں اور مسلمانوں کو آپس میں ملانے میں مدد کی۔(13)

اگران تبصروں کا تجزیہ کیا جائے تو اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ ہندومسلم اتحاد وقتی ثابت ہوا' کیونکہ اس کی بنیا دجذبات برتھی عملی سیاست اور پختگی پر نہتھی ۔عدم تعاون کی تحریک کے خاتمہ پر گاندھی جی کوان ہی علماء نے تنقید کا نشانہ بنایا کہ جواس سے پہلے ان کی تعریف میں مصروف تھے۔ یہ کہا جاتا ہے کہ گاندھی جی نے اپنی عدم تشدد کی پالیسی کو مقبول بنانے میں مسلمان راہنماؤں سے مدد لی مگر جب ان کا مقصد بورا ہو گیا تو انہوں نے انہیں تنہا اور یے یارو مدد گارچھوڑ دیا۔ درحقیقت خلافت اور عدم تعاون دونوں نظریات ایک دوسرے سے متضاد تھے اور بیمکن ہی نہ تھا کہ ان وَونوں کوآ پس میں ملایا جا سکے قومی نقط نظر ر کھنے والے مورخ جو کہ خلافت اور عدم تعاون کے اشتراک کی تعریف کرتے ہیں اوراہے برطانو ی حکومت کے خلاف اہم تحریک قرار دیتے ہیں وہ اس اہم کلتہ کوفراموش کردیتے ہیں کہ اس نے سیاست اور مذہب کواس میں ملا کرسیاست کی بالادسی کوتو ڑااور سیاست و مذہب کے اشتراک نے آ گے چل کر مذہبی شناختوں کو ابھارا۔اس کے نتیجہ میں ہندوستان میں جومصراثرات نکلنے ان کا اندازہ دو واقعات سے بخو بی ہوتا ہے۔مثلاً مولا نا آ زاداورمولا ناعبدالباری نے ایک فتوی کے ذریعہ ہندوستان کو داراطرب قرار دیا اورمسلمانوں کو یہ مشورہ دیا کہ ان کا ندہبی فرض میہ ہے کہ وہ ہندوستان سے ججرت کر جا کیں۔اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ خاص طور سے سندھاور پنجاب کے عام مسلمانوں نے اپنے گھر'زمینیں اور جائیداد کوفر وخت کیااور افغانستان کی طرف ہجرت کی کہ جوان کے نزدیک دارالسلام تھا۔افغانستان کے امیر نے بھی ہیہ اعلان کر دیا کہ جواس کے ملک میں آئیں گے وہ انہیں زمین اور رہائش فراہم کرے گا۔ جب مہاجرین کے قافلے افغانستان پنچے تو انہیں اندازہ ہوا کہ وہاں ان کے لیے پچھنہیں ہے کہذا یہ مہاجرین بےسروسامان حالت مین واپس آئے اور یہاں آ کردوبارہ سے ان مسائل کا سامنا کیا کہ جن سے گھبرا کروہ بھاگے تھے۔اس پورےعمل میں کئی سولوگ دوران سفرموت سے ہم کنار ہ بے اور جو واپس آئے انہیں نہ گھر ملا اور نہ جائیداد۔ جن مولوی صاحبان نے یہ فتوی جاری کیا تھا' وہ خود ہندوستان ہی میں رہے اور اپنے فتوی پڑھل نہیں کیا۔ مالدار اور صاحب حیثیت لوگوں نے بھی ہجرت نہیں کی اس لیے ان عام لوگوں کی قربانیوں اور تکالیف کا ان پرکوئی اثر نہیں ہوا' اور یہ می تاریخ کے اس عمل میں ضائع ہو کمیں۔

سیاست و مذہب کے اشتر اک اور جذبات کی اس فضا میں دوہر اانہم واقعہ موپلہ کسانوں کی بغواوت ہے کہ جنہوں نے اپنے ہندوز مینداروں کے خلاف آ واز اٹھائی ۔ موپلہ اس سے پہلے بھی ا۔ پنے معاشی استحصال کے نتیجہ میں بغاوتیں کر چکے تھے۔ اس موقع پر انہوں نے خلافت کی مذہبی علا مت کو استعمال کرتے ہوئے اپنی معاشی بدحالی کو بہتر بنانے کے لیے تحریک چلائی کینون ان کی بعد وت کو تنی سے کچل دیا گیا اور ان کی ہمدردی میں کسی نے پر زور آ واز نہیں اٹھائی اور نہ ہی ان تکو لیے کو کوشش ہوئی۔

خلافت تحریک کا ایک اہم پہلویہ بھی ہے کہ اس نے مذہب کے نام پرلوگوں سے چندہ کی ایک کی زیادہ چندہ دینے والوں میں اکثریت بمبئی کے مسلمان سیٹھ تھے کہ جنہوں نے اس تحریک میں کی زیادہ چندہ دیے۔ جب بھی عوامی جلیے و میں میں اس کی اپیل کی جاتی تھی تو اس کا رڈمل شبت ہی ہوا کرتا تھا۔ اس وجہ سے تحریک کے جلسوں میں اس کی اپیل کی جاتی تھی تو اس کا رڈمل شبت ہی ہوا کرتا تھا۔ اس وجہ سے تحریک کے رانہمامسلسل دورے کرتے تھے تا کہ وہ مسلمانوں کو خلافت کے لیے سرگرم ممل کر کے ان سے چندہ وصیل کریں۔ مسرت حسین زبیری نے ایک ایسے جلسہ کا ذکر کیا ہے کہ جوان کے شہر مار ہرہ میں ہوا تھا۔ وہ میرے ذبین میں اب تک مولا نا حامد اور ان کے بھائی ماجد بدایونی کی خطابت کی خوشگوار یا دیں باقی ہیں۔ یہ جذباتی ماحول خلافت تحریک کے خزانہ کے لیے بہت اچھا ثابت ہوا۔ خوا تین جو کہ پردے پیچھے تھیں انہوں نے اپنیں جمع کر کے مولویوں کے حوالہ کر دیا۔'(14) لیکن بطور چندہ دے دیے ہم نو جوانوں نے انہیں جمع کر کے مولویوں کے حوالہ کر دیا۔'(14) لیکن اطور چندہ دے دیے ہم نو جوانوں نے انہیں جمع کر کے مولویوں کے حوالہ کر دیا۔'(14) لیکن اور پندہ کا استعال کیا ہوا؟ اس کی خبرلوگوں کو اس وقت ملی کہ جب اکاؤنٹ کی جائے پڑتال ہوئی مور پندہ کا استعال کیا ہوا؟ اس کی خبرلوگوں کو اس وقت ملی کہ جب اکاؤنٹ کی جائے پڑتال ہوئی صرف خلافت تحریک کے راہنماؤں کی دیانت داری کو داغدار کیا' بلکہ پوری تحریک اخلاقی طور پر

متاثر ہوئی۔

خلافت تح یک کااگر ہندوستان کے پس منظر میں تجزیہ کیا جائے تو ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ
یہ ہندوستان میں مسلمانوں کے متوسط طبقہ اوراس کی شناخت سے جڑی ہوئی تھی شناخت کی تلاش
میں انہوں نے مذہب کا سہارالیا اور خلافت ان کے لیے ایک ایسی علامت بن گئی کہ جس نے
انہیں سیاسی طور پر متحرک ہونے میں مدودی۔ گرعام مسلمان جن میں کا شتکار 'کسان' دستکار اور
مزدور شامل تھے'وہ اس تح کیک سے دور رہے ۔ لیکن تعلیم یافتہ مسلمان طبقہ جواس تح کیک میں فعال
مزدور شامل تے نوہ اس تح کیک سے دور رہے ۔ لیکن تعلیم یافتہ مسلمان طبقہ جواس تح کیک میں فعال
مان تح یک کے خاتمہ پرزوال پذیر ہوا تو لبرل اور سیکولر مسلمان را ہنماؤں نے بھی نہ ہب اور اس کی
علامت کو اپنے سیاسی مقاصد کے لیے استعال کیا۔ اس پورے عمل میں ایک ایسی زبان وجود میں
میں نہ جی اصطلاح اور محاوروں کا سیاسی طور پر استعال ہونا شروع ہوگیا۔
آئی کہ جس میں نہ جی اصطلاح اور محاوروں کا سیاسی طور پر استعال ہونا شروع ہوگیا۔

یہاں پرایک سوال اور پیدا ہوتا ہے اور وہ یہ کہ کیا برطانوی حکومت نے خفیہ طور پراس تح یک محایت کی تھی؟ اس کا ایک جواب تو یہ ہے کہ 1920ء میں سیورے کے معاہدے کے بعد اتحادیوں کو ایک ایسے خلیفہ کی ضرورت تھی کہ جوسیا سی طور پر کمز ور ہواوران پرانحصار کرتا ہوتا کہ اس کے ذریعہ سے وہ اپنے مقاصد پورے کریں' کیونکہ اس کے مقابلہ میں مصطفیٰ کمال کی شخصیت تھی کہ جواتحاد یوں کے منصوب کے خلاف تھا اور کسی بھی صورت میں معاہدے کی شرا اکو اسلیم کرنے پر تیار نہیں تھا۔ اس مرحلہ پر جب مسلمانوں کی جانب سے آغا خاں اور امیر علی کی راہنمائی میں ایک وفرز کی گیا تا کہ خلافت کو قائم رہنے کی اپیل کرے' تو اس نے بھی ترکوں میں شک وشہمات کو پیدا کیا' جیسا کہ اسمتھ نے لکھا ہے کہ: ''ترکی کا غازی امیر علی اور ہز ہانس آغا خاں جیسے لوگوں کود کیھ کرسخت غصہ میں آیا جو کہ اس کے ترکی خلافت اور اسلامی دستور پر بات کرنے آئے تھے۔ اس کے طنز واستہزا کے ساتھ ان کے دوستانہ اور گہر نے تعلقات کا ذکر کیا کہ جوان دونوں حضرات کے بطانوی امیر میل ازم سے تھے۔''(15) لیکن یہ کہنا کہ تحریک خلافت برطانوی سازش کا ایک بھی خلافت برطانوی سازش کا ایک حصہ تھا شہادتوں کی کی وجہ سے ثابت کرنا مشکل ہے۔

ایک مرتبہ جب خلافت کا ادارہ ختم ہوگیا، تواس کے حصول کے لیے یاس کے احیاء کے لیے

ان کی کوشنوں اور کا دوبارہ ان کی کوشنوں اور خواہشات کے باوجوداس کا دوبارہ فیام نہیں ہوسکا۔لیکن خلافت اور اس کے متعلق روایات جو کہ تاریخ کا ایک حصہ ہیں ان کی رومانویت آج بھی مسلمانوں کے ذہن میں باقی ہے اس یقین کے ساتھ کہ یہی ایک ایسانظام ہے کہ جس کے ذریعہ تمام سیاسی ومعاشی مسائل حل ہو سکتے ہیں۔لہذا آج بھی ہم اس سیاسی تبدیلی ارراس کے نتیجہ میں ہونے والے الرات کو برصغیر ہندوستان میں مسلمان معاشرے میں دیکھ سکتے بیں کہ جو بنیا دی پرسی اور مذہبی انتہا لیندی کے ذریعہ معاشرے کو بسماندگ کی طرف لے جایا جا رہا بھی مذہب اور ریاست کے اشتراک کے ذریعہ معاشرے کو بسماندگ کی طرف لے جایا جا رہا ہے۔ ہے۔ سیاسی زبان جو کہ مذہبی علامات سے بھری ہوئی ہے وہ سیاسی شعور کے بجائے مذہبی جنونیت کو پیما کر رہی ہے۔

## References

- 1. Qureshi, I.H.; Tipu Sultan's Embassy to Constantinople, 1787. In: *Haider Ali and Tipu Sultan*. Ed. by Irfan Habib, Tulika Delhi, 1999, pp. 69-78.
- 2. Haim, S. G: The Abolition of the Caliphate and its aftermath, In: *The caliphate* by T.W. Arnold, OU? Karachi, 1966, pp. 137-8.
- 3. Sir Sayyid: *Maqalat*, vol. I, Majlis Tarraqi Adao Lahore, 1966, p. 157.
- 4. Bamford, P.C: Histories of Khilafat and Non-cooperation Movements. K.K.Books Delhi, Reprinted 1985, p. 110
- 5. Nanda, B.R: Candhi: Pan-Islamism, Imperialism, and Nationalism in India. OUP Delhi, 1989, p. 108
- 6. Ibid., p. 207.
- 7. Ibid., p. 207
- 8. Bamford, pp. 133-4.
- 9. Ibid., p. 140.

- 10. Minault, G: The Khilafat Movement: Religious Symbolism and Political Mobilization I in India, OUP Delhi, 1982, p. 56.
- 11. Bamford, p. 252.
- 12. Haq, M.U.: Muslim Politics in Modern India. Book Traders Lahore 9n.d.) p. 100.
- 13. Minault, pp. 210-11.
- 14. Zuberi, M. H: Voyage through History, vol.i Hamdard Foundation Karachi, 1987, p. 60.
- 15. Smith, W.C: *Modern Islam in India*. Reprinted, Lahore, 1947, p. 348.

## نوآ بادیاتی راج پائے کی کہانی جان بمیز کی زبانی

## پروفیسرر باض صدیقی

ہندوستان کے نوآبادیاتی زمانے میں کچھا ہے بھی انگریز حکام تھے جنہوں نے اپنی کتابوں ، سفرناموں اور خطوط میں نہ صرف نوآ بادیاتی حکمرانوں کی زیاد تیوں کو بے نقاب کیا بلکہ ہندوستان کے مقامی لوگوں سے بھی مبت اور ہمدردی کا اظہار اپنے عمل و کردار کے توسط سے کیا اور اپنی گتاخیوں کے عوض اپنے ہی ہم وطن حکمرانوں کا عذاب بھی بھگتا۔ان کمیاب دانشوروں میں جنہوں نے کمپلنگ اور فاسٹر کی طرح امیائیریاراج کے وسیع تر مفادات کا دفاع کرنے کے لیے انگریز حکمرانوں کی کارکردگی پر تنقیز نہیں کی ایک معزز اور جانا مانا سول آفسر جان بمیز بھی تھا۔وہ انگلتان میں اینے گھر کی غربت کو پچھ کم کرنے کے لیے ہندوستان آیا تھا مگراپی غربت کومزید بڑھا کر انگلتان واپس گیا۔ ہندوستان میں آنے کے بعد انگلتان کے پریثان حال جن طور طریقوں کے ذریعہ دیکھتے ہی دیکھتے دولت کی بارش میں نہانے لگتے تھے اور اپنی اوقات بھول جاتے تھے بمینر نے ان طور طریقوں ہے کوئی مجھوتہ کرنا تو در کناران کی تخق کے ساتھ مذمت کی اور لکھا کہ انگریز حکام کا کریشن نا قابل برداشت تھا۔اس نے ہندوستانی زبانوں کی ایک گرائمر بھی ککھی تھی۔وہ ہندوستان میں رہنے کے دوران اینے تجربات کوقلم بند کر کے شائع کرنا جا ہتا تھا مگر دوران ملازمت وہ اپنی اس خواہش کو پورانہیں کرسکا۔ان تجربات کو قلمبند کر کے کتاب کا مسودہ ریٹائر ہونے کے بعداینے ساتھ انگلتان لے گیا تھا۔1902ء میں اس کا دیہانت ہو گیا اور اس کی بیر حسرت بھی کہوہ واپس جا کر ہندوستان میں رہے پوری نہیں ہوئی موت کے وقت تک اس

کے مالی حالات اسے تنگ رہے کہ مسودہ شائع نہ ہوسکا۔ اس کا بیٹا بھی ہندوستان میں ملازم تھا چنا نچہ جب وہ 1947ء میں ملازمت سے سبکدوش ہوکر انگستان گیا تو اپنے باپ کے غیر مطبوعہ مرمائے کی درجہ بندی کی اور 1961ء میں کرسٹوفر کک نے ''میمورز آف اے بنگال سویلین' کوچھوا کرشائع کیا۔ ہشار یکل جیوگرافی آف انڈیا پر بمیز نے جو تحقیقی کام کیا تھاوہ کھمل نہیں کرسکا تھا۔ اس کے علاوہ وہ'' تزک بابری'' کا بھی ترجمہ کررہا تھا۔ ہندوستان میں قیام کے دوران اس نے ہندی' سنسکرت' اردو' فاری' پنجابی اور بعض دوسری علاقائی زبانیں سیکھ لی تھیں۔ وہ ہندوستان سے جانا نہیں چاہتا تھا مگرسول ملاز مین پر بیہ پابندی لگائی تھی کہ دیٹا کر ہونے کے بعدوہ اپنے گھر والوں کے ساتھ انگستان واپس جائے۔ کسی انگریز کو بیا جازت نہیں تھی کہ وہ ہندوستان میں آباد مورجن انگریزون نے ایسا کیاان کوغدار قرار دے کرنہ صرف انگستان بدر کردیا جاتا تھا بلکہ انگریز نی ساس کا ساجی بائیکا ہیں کرتے تھے۔ بمیز نے اپنی کتاب میں جو تجربات قلم بند کیے ہیں اسی کی زبانی اس کا احوال تھائی کی منظر نامہ پیش کرتا ہے۔

1857ء میں کلکتہ بینے گیا۔ شہر میں خاصا سناٹا تھا بعد میں معلوم ہوا کہ کلکتہ کے شہری خصوصا اگریز خاندان خوف اور تشویش کی حالت میں ہیں کیونکہ دولی میں غدر جاری تھا۔ گورنر جنرل لارڈ کینگ بھی کلکتہ جھوڑ کر الد آباد چلے گئے تھے اور ان کی ذمہ داریاں جان بیٹر گرانٹ سنجا لے ہوئے تھے۔ کلکتہ میں ممو آیے خوف حاوی تھا کہ ہندوستانی سپاہی شہر میں نہ بہنی جا کیں۔ ہندوستانی سپاہی ملک کو انگریزوں کے قبضے سے آزاد کرانے کی لڑائی لڑر ہے تھے۔ یہاں پہلی مہم گھر ملا تو اس کا کرایہ تین سورو پیہ ماہنہ تھا جب کہ سرکاری تخواہ تین سوتمیں رو پیہ تین آنے اور تین پیسے تھی۔ مجبوراً ایک اور کرایہ دارڈھونڈھنا پڑا۔ اب ہم دونوں ڈیڑھ ڈیڑھ دو پیٹر تا نے اور تین پیسے بیج تھے اس مورو پے ملاکر کرایہ اداکر تے تھے اور میرے پاس ایک اس رو پے تین آنے اور تین پیسے بیج تھے اس میں سے بھی پچاس رو پے نوکروں کی تخواہ کے نکل جاتے تھے۔ گھر کی مالکن میں رایٹ اخبار اس میں سے بھی پچاس رو پے نوکروں کی تخواہ کے نکل جاتے تھے۔ گھر کی مالکن میں رایٹ اخبار کا سب سے بڑاا خبار ''انگلش مین'' بھی اس کا تھا (انگریز حکا م' بیو پاری اور جائیداد کے اجارہ دار خریب ہندوستانی عورتوں کو گھروں میں نوکر بھی رکھتے تھے اور ان کو اپنے آدمیوں کے ذریعہ غریب ہندوستانی عورتوں کو گھروں میں نوکر بھی رکھتے تھے اور ان کو اپنے آدمیوں کے ذریعہ غریب ہندوستانی عورتوں کو گھروں میں نوکر بھی رکھتے تھے اور ان کو اپنے آدمیوں کے ذریعہ غریب ہندوستانی عورتوں کو گھروں میں نوکر بھی رکھتے تھے اور ان کو اپنے آدمیوں کے ذریعہ

'گھروں ہے بھی اٹھوالیا کرتے تھے۔ان عورتوں کی آبروہ وھڑ لے سے لو ٹنے تھے اور جب ان کے پیٹ میں ممل تھہر جاتا تھا تو دھکے دے کران کو نکال باہر کرتے تھے۔اس طرح انگریزوں نے نیر قانونی لڑکوں اورلڑ کیوں کی ایک فوج ظفر موج پیدا کر دی تھی۔ بمیز نے ہندوستان میں قیام کے دوران بھی کی عورت کی طرف آ کھ بھی اٹھا کرنہیں دیکھا۔اس معاملہ میں وہ مشرقی اخلاقیات کا یا بندر ہا)

حکام ہے معلوم ہوا کہ ملازمت کی ابتداصوبہ سرحدہے کرنا ہوگی مگر ملازمت شروع کرنے ہے پہلے اردؤ ہندی اور فاری زبانوں کا نصاب مکمل کر کے امتحان یاس کرنا ہوگا۔سرکاری ہدایت لے کر میں فورٹ ولیم کالج پہنچا۔ یہاں انگریز ملازموں کو ہندوستانی استاد فارس پڑھاتے تھے مگر ن کو ماسٹر کے بجائے منٹی کہا جاتا تھا۔ ماسٹر کا منصب صرف انگریزی ہی کوملتا تھا۔ منٹی کی ماہانتخواہ تمیں روپیتھی۔انگریز ماسٹروں کی ماہانہ تنخواہ ان سے بہت زیادہ ہوتی تھی۔ مجھےایک بنگالیمنش ہری پرشاددت پڑھاتے تھے۔ کلاس کی صورت حال دیکھ کر بہت رنج ہوا۔ کلاس میں جینے بھی انگریز و دیارتھی تھے وہ ہندوستانی منثی کے کلاس میں آنے پر جبیبا کہ قاعدہ تھا احتراماً کھڑے نہیں ہوتے تھے ان کورسوا کرتے تھے۔ان پر فقرے کتے تھے اور مذاق اڑاتے تھے۔ کالج کے انگریز متعلقین بھی ان لڑکوں کو کچھنہیں کہتے تھے۔اقداراورانسان کی الی بےحرمتی سے میرے اندر بغاوت کا جذبہ پیدا ہوتا تھا۔انگریز حکام اورلکھاری انگریزی میں مقامی الفاظ بھی استعال کرتے تھے جبکہ انگلتان میں انگریزی لکھنے والے کسی بھی اجنبی زبان کے لفظوں کوشامل نہیں کریے تھے۔ ماہانتخواہ کے جوایک سوتیں روپے بچتے تھے گزارہ کرنے کے لیے ناکافی ہوتے تھے چنانچہ ہرمہینے قرض لینا پر تا تھا۔ کلکتہ میں درمیانے درج کے جتنے بھی گورے تنخواہ دار تھےسب ہی برقرض چڑھار ہتا تھا۔غدر کی وجہ سے بہت زیادہ بےسروسامان انگریز اور ان کے خاندان پناہ کی غرض ے کلکتہ میں آ گئے تھے۔زیادہ تر خاندان غریب تھے جن کا سب کچھ غدر میں لٹ گیا تھا۔ جن انگریزوں کے پاس مال تھاانہوں نے مہاجزین کی مدد کے لیے فلاحی مراکز بنائے تھے۔ کالج کی یڑھائی مکمل کرنے اور امتحان میں اچھی کارکردگی کے اعتراف میں سرکار کی طرف سے آٹھ سو رویے کا انعام ملا۔تقرری کا پروانہ لے کرلا ہور کے لیے چل پڑا۔ چلتے ہوئے بینک نے مطلع کیا

كەقرض كاميزان يانچ ہزارتك پہنچ چكا ہے۔1859 ءكاسال تھااورسفرريل ہے كرنا تھا۔ ميں كلكته ے رانی سنج پہنچ گیا۔ بیفا صله کلکتہ ہے ایک سوہیں میل تھا اور ریل کی رفتارتھی بندرہ میل فی گھنٹہ چنانچین نو بجے کا چلا ہوا شام چھ بجے رانی گئج پہنچا۔ کچھو قت الد آباد میں گز ارنے کے بعد بنارس آ گیااور یہاں کی سیر کی گنگاندی کے کنارے گھاٹ دیکھےاور پھر پنجاب کے گورز رابر بے منگمری اور کمشنر رچرڈ ٹمپل کورپورٹ دینے کے لیے لا ہور روانہ ہوا۔ لا ہور میں حکم ملا کہ مجرات جا کر اسٹنٹ کمشنر کے دفتر کا چارج سنجالوں۔ گجرات جانے کے لیے ڈاک گاڑی نہیں ملی سوایک عام بیل گاڑی میں بیٹھ گیا جوہلتی جلتی اور چوں چوں کرتی گجرات جار ہی تھی ۔ پنجاب میں برطانوی انظام ہالکل نیاتھا(اس سے پہلے دہاں سکھوں کی حکمرانی تھی پنجاب1856ء سے پہلے دہلی کی ممل داری میں تھا مگر برائے نام۔انگریز حکام پنجاب میں آ چکے تھے اور اپنی مرضی سے کام کر رہے تھے۔رنجیت سنگھ کے در بار میں بھی انگریز وں کاعمل دخل تھا اور ان دنوں وہ پنجاب سے فوج کے لیے سیا ہیوں کو بھرتی کر کے ان کوتر بیت دے رہے تھے ) پنجاب میں ابھی گوروں کے لیے اعلیٰ معیار کی رتعیش زندگی کا کوئی رواج نہیں ہوا تھا۔ مکانات بھی اچھے نہیں تھے۔ گجرات کے ڈپٹی کمشنر کا دفتر بارہ دری میں تھا۔اس زمانے میں صوبہ سرحداور پنجاب کے علاقوں میں مسلمان کر پہنھی کسی گورے کود کھتے ہی گولی چلادیتے تھے۔ ڈپٹی کمشنرآ دم کو پچھردوز پہلے گولی مارکر ہلاک کر دیا گیا تھا۔ دفتر میں جس سرشتہ دار سے سابقہ پڑااس کا نام مشاق علی تھا۔ جو بہت شستہ دہلوی انداز کی ار دو بولتا تھا مقدموں کے دوران جب مقامی مرعیان پنجابی میں بیان دیتے تھے تو وہ بڑی روانی سے ان کے بیانات کا اردوتر جمہ کرتا تھا۔ رہنے کے لیے جو بنگلہ ملاتھا اس کا کرایہ جا لیس روپیہ ماہانہ تھا۔ تمام دولت منداور پڑھے لکھے مقامی ہندوستانی (اردو) زبانوں بولتے تھے۔ پنجاب والےعموماً گوروں کی بہت تعریف کرتے تھے۔غدر اورمسلمانوں کے زمانہ اقتدار کا ذکر کرتے ہوئے ان کی زیاد تیوں اور مظالم کی شکایت کرتے تھے اور برملااعتر اف کرتے تھے کہ گوروں نے ان کو تحفظ فراہم کیا اسی لیے گورا شاہی کووہ پیند بھی کرتے تھے۔اس دور کے پنجاب میں قانون جیسی کوئی چیز نہیں تھی ہمیں اپنے فیصلے اپنی مرضی ہے کرنا پڑتے تھے یعنی جو بھی ہدایت صاحب جاری کردیں بس وہی قانون ہوتا تھا۔ گورے حکام بالاکی بالیسیاں اپنوں کے ساتھ بھی بدی

ظالمانہ ہوتی تھیں۔ وہ اینے ماتحت کام کرنے والے حکام کے دھڑا دھڑ تباد لے کرتے رہتے تھے۔اس یالیسی کا بانی پنجاب کا پہلا انگریز حکمراں جان لارنس تھا۔اس کے احکامات کے خلاف کوئی ماتحت بولنے کی جرات بھی نہیں کرسکتا تھا یہی دجہ ہے کہ ماتحت عملے کی اکثریت اس سے نفرت كرتى تقى ـ بار بار تبادلول كى تعيورى يىتقى كداول حكام جبال وه كام كرر ب مول ان علاقول سے زیادہ واقفیت حاصل نہ کرسکیں اور دوم علاقے کےعوام پراینے اثرات مرتب نہ کرسکیں حالانکہ ا یک اچھی حکمرانی کے لیے یمی دو چیزیں ضروری ہوتی ہیں ( نتادلوں کی بیتھیوری 1947 ء تک ر ہی۔ یا کستان بننے کے بعد یہاں کے سول بیوروکریٹس نے بھی اس تھیوری کواسی طرح برقر اررکھا اوریہ قاعدہ بنایا کہ ایک مقام پرسرکاری ملازم صرف تین برس کام کرے۔علاقے کے عوام پر اثر ات مرتب كرنے كو ہمارے سركارى تواعدو ضوابط منع كرتے ہيں ) تجرات كے علاقوں ميں كورى عورت كهين نظر بي نهيس آتي تقي ايك بار صرف ايك كوري عورت نظر آئي تقي البية فوجي جيهاؤنيون میں گوری عورتیں نظر آتی تھیں ۔سرکاری ذمدداریاں نبٹانے کے لیے اکثر انبالداورلد صیانہ بھی جانا ہوتا تھا۔ بیروہ تاریخی علاقے جہاں مجھی بڑی بڑی لڑائیاں ہوگی تھیں۔ یہاں ہرطرف چھوٹے برے قلعہ بھی دکھائی دیتے ہیں جو تعجب کی حد تک انگلتان کے قلعوں جیسے نظر آتے ہیں۔ان علاقوں میں لوگ ایک نظم سناتے ہیں جس میں کشمیریوں اور افغانوں کو بہت برا بھلا کہا گیا ہے۔ ک نیل بہت کڑ اور ظالم حاکم تھا وہ ہم ماتحت گوروں کوبھی چوروں اور مجرموں کی طرح سمجھتا تھا۔اس نے میراتباولہ بنگال کردیا تھا۔ میں لا ہور گیا گورزمننگمری سے ملاان سے عرض کیا کہ مجھے پنجاب میں ہی رہنے دیا جائے۔انہوں نے کسی گرم جوثی کا مظاہر ہنہیں کیا بلکہ دوٹوک جواب دے کر کہا کہ ' بنگال میں تمہارا کیرئیرزیادہ بہتر رہے گا'' (بنگال ان دنوں برطانوی ہندوستان کا دارالسلطنت تھا۔وہ بڑاعلاقہ جس برانگریزوں نے حکمرانی کا جھنڈا گاڑا تھا بنگال ہی تھا اوراس حكمراني كي ايك سوبيس ساله تاريخ يوري هو چكي تقي)

پنجاب میں ایک خرابی ریتھی کہ سول انتظامیہ میں (انگریز) فوجی بھرے ہوئے تھے اور وہ سول حکام کے ساتھ بہت براسلوک کرتے تھے پنجاب میں اگر میں رہ جاتا تو یقینا کسی نہ کسی مرحلے پر سویلین عملے کے حق میں میراان سے نکراؤ ہوجاتا کیونکہ بعض معاملات میں جہال سراسر

زیادتی ہورہی ہومبرامزاج اس کے خلاف مشتعل ہوجاتا ہے۔ ان فوجیوں کو جوسول انتظامیہ میں مداخلت کرتے تھے کچبری کے کپتان صاحب کہا جاتا ہے۔ یہ لوگ سول حکام کی ترقیاں تک رکوا دیتے تھے اور مختلف طریقوں سے ان کو تنگ کرتے تھے۔ (فوج کی یہ دوایت جو برطانوی ہند کی پنجاب سے تعلق رکھی تھی بڑارے کے بعد پاکستان کو بھی ورثے میں ملی اور اب تک اسی طرح جاری وساری ہے۔ یہ فوج چو پہلے ہندوستان کی ہوا کرتی تھی بڑارے کے بعد پاکستان کو نتقل کر دی گئی تھی ) 1861ء میں جھے شاہ آباد کا جو سکٹ مجسٹریٹ بنادیا گیا یعنی بااختیار مجسٹریٹ کا ماتحت اور تخواہ سات سورو پے مقرر کی گئی۔ جو گرانی کے مقابلے میں بہت کم تھی ۔ صرف وہ اشیاجوا نگستان سے بذریعہ کلکتہ آتی تھیں نبتا سستی تھیں بنگال کے مقابلے میں بہت کہ تی ہوا دوجھاب والا کے بقول بیک تہذری اقد اربھی تھے اور خواب جیسی جادوگری بھی تھی۔ (رتھ پراور جھاب والا کے بقول کہ ہندوستان باہر سے آنے والے کواپنے اندر تھیجے لیتا ہے) بنجاب میں میرے لیے سب سے کہ ہندوستان باہر سے آنے والے کواپنے اندر تھیجے لیتا ہے) بنجاب میں میرے لیے سب سے گہیم مسکلہ شراب تھی۔ ایک باری بیو پاری جامس مجھے شراب مہیا کرتا تھا جس کا اشاک سے جہلم میں تھا اور جب بھی اس کا اشاک ختم ہوجاتا تھا تو خاصی مشکل ہوتی تھی۔

ہندوستان کے تین صوبوں بنگال بہاراوراڑیہ پر پر مانیٹ طلبہ دی کا راج تھا کیوں کمپنی نے سب سے پہلے سونا گلنے والے ان علاقوں پر قبضہ کیا تھا۔ ان علاقوں کو بہت ہی ریاستوں میں بانٹ دیا گیا تھا اور ہر ریاست کو ایک ظالم زمیندار کے حوالے کر دیا گیا تھا۔ زمیندار محاصل جمع کرے انگریز حکام کو پہچانے کا ذمہ دار ہوتا تھا۔ معاہد ہے کے تحت زمیندارکوا پی زمینوں پر اجارہ داری اورورا شت کا حق دیا گیا تھا چنا نچے وہ اپنی جائیداد مقامی قواعد وضوابط کے مطابق اپنے لواحقین کے نام منعل کرسکتا تھا۔ یہ تی اس شرط کے ساتھ تھا کہ وہ محاصل کی رقم انگریز حکام کو پہنچائے۔ خلاف ورزی کرنے کی صورت میں اس کی جائیداد صبط کر لی جاتی تھی اور نیلا می ہوتی تھی۔ ان علاقوں میں کسانوں کی غلامی کا نظام رائج تھا۔ کسانوں کی اذبت ناک حالت کا مجھے اس قدر دکھ ہوا تھا کہ میں نے اپنے کلگٹر بے لے سے بات کی اور ان سے اجازت چاہی کہ مجھے زمینداروں پر ہوا تھا کہ میں نے اپنے کلگٹر بے لے سے بات کی اور ان سے اجازت چاہی کہ مجھے زمینداروں پر تھے کرنے اور نیگ بھوکے کسانوں کے حالات بہتر بنانے کا اختیار دیا جائے۔ یہ بات سنتے ہی سنتی کرنے اور نیگ بھوکے کسانوں کے حالات بہتر بنانے کا اختیار دیا جائے۔ یہ بات سنتے ہی ان کے مظالم اور کسانوں کے حالات کا اتنا دکھ

ہے کہ تم نے میرے سامنے زبان کھولنے کی جرات کی ۔ تم صرف اپنے کام سے کام رکھواور مال جمع کر کے سرکار کے خزانے کو بھرتے رہو۔ زمیندار جو پچھ کررہے ہیں وہ ان کاحق ہے ان معاملات میں ذراسی مداخلت نہ کرناور نہاین نوکری بھی نہیں بچایاؤگے۔

میکا لے نے ہندوستانی تعزات اور سولین کوڈ مرتب کر دیا تھا گر بنگال کے سویلین کو یہ پسند نہیں تھاوہ پہلے کی طرح بیوفوٹ کے ڈائجسٹ ہی کی پیروی کرر ہے تھے۔

پورنیا میں قائم مقام کلکٹر ہو جانے کے بعدمیری تخواہ بارہ سو پچاس روپیہ ماہانہ ہوگی تھی۔ کام شروع کرتے ان دنوں کا سب سے پیچیدہ در بھنگہ کامقدمہ مجھے نبٹانا تھا۔ میں نے ہیڈکلرک سے کہا کہ مقدمے کے کاغذات لے کرآؤ۔ اس نے بوے ہی راز دارانہ انداز سے بوچھا ''صاحب پورا مقدمه لا وُل یا ...... بیراس کرپشن کی طرف اشاره تھا جو دفتر وں میں عام تھی اور انگریز حکام بھی اس میں پوری طرح ملوث تھے۔ در بھنگہ کا مہاراجہ پیٹنہ میں رہتا تھا۔اس کا دیبانت ہو چکا تھا اور وہ قرض کی کافی رقم اوا کیے بغیر مرا تھا۔ اس کا بیٹا ابھی نابالغ تھا اس ریاست کی د کھیے بھال انگریز سرکاربطور امانت دار (Court of Wards) کررہی تھی۔ در بھنگد کے رجواڑے میں کئی ضلع تھے اور ضلع کا اختیار ڈیٹی کمشنر کے پاس ہوتا تھا۔ میں جس ڈپٹی کمشنر کی حدود میں اس میں رجواڑے کا جوبھی علاقہ تھااس کی دیکھ بھال میرے ذمتھی۔ ڈپٹی کمشنری کا طریقة انتظام ایسا تھاجس میں کئی بااختیار حکام ایک دوسرے سے الگ الگ کام کرتے تھے (پاکستان بننے کے بعد اس طریقے میں کوئی تبدیلی نہیں کی گئی اور اب تک وہی طریقہ رائج ہے ) اور ان علاقوں میں نیل کی کاشت ہوتی تھی جس کا تن تنہا اجارہ دار فورلونگ تھا۔ دولتمند ہندو زمیندار برہموں کوزمین کے مکڑے بطور نذرانہ دیا کرتے تھے۔ بیطریقہ ماضی قدیم سے چلا آ رہا تھا۔ان زمینوں کو دوبارہ واپس پایپ سمجھا جاتا تھا۔ دھرم پور کے سارے برہمنوں کے پاس زمینیں تھیں جن کووہ دھو کہ دے کرمزید بر هاتے رہتے تھے۔اپنی اس مذہبی اجارہ داری ادرعوام کی راسخ العقیدگی کی بنایر برہمن طبقه ہرقتم کا فائدہ حاصل کرتا تھا۔ان کی تحویل میں بہتر ین زمینیں تھیں جن سے خوب آ مدنی بھی ہوتی تھی اوراس آمدنی پر چونکہ ٹیکس کی چھوٹ تھی اس لیے برہمنوں کے مزے تھے۔

کسانوں کے لیے عدالتیں موجود تھیں۔ان عدالتوں سے رجوع کرنے کا قانونی حق بھی

کسانوں کو حاصل تھا گر وہ کڑ قدامت پیند' ناخواندہ اور بے شعور تھے۔ اپنے مالکوں لینی زمینداروں کا ان پرالیاخوف سوار رہتا تھا کہ وہ اپنا قانونی حق بھی استعال نہیں کر پاتے تھے۔
کسانوں کا طبقہ ہے انتہاغریب تھا۔ (پاکستان میں بھی کسان طبقے کی بالکل یہی حالت ہے ) البتہ
1859ء میں کرائے کے لیے جو قانون ایکٹ دس لاگو کیا گیا تھا اس کے خلاف جائیدادر کھنے والوں کی طرف سے احتجاج جاری تھا۔

دھرم بورہ کےمعاملات بہتر بنانے کے لیے میں نے اختیارات مائکے تھے گریداختیارات دیئے جانے کے بجائے حکم پیملا کہ میں معاملات میں مداخلت نہ کروں اور جو کچھ جس طرح ہوتار ہا ہے اور ہور ہا ہے اس کو جاری رکھوں۔میری تحویل میں بس ایک اختیار تھا کہ محاصل جمع کروں اور اگر کوئی محاصل ادانه کرے تواس پراپی مرضی ہے جس قدر بھی جا ہوں بختی کروں ۔ مستعج محصولات کی رقم بجائے زمیندار کے پورنیا کے خزانے میں جمع کراتے تھے۔خزانے کا منبحر ذات کا کائیستھ تھا وہ لا کچی بھی تھااور مکاربھی۔اس نے اپنے دوستوں اور حمایتیوں کو بہت کم کرائے پر جائیداد دے ر کھی تھی ان میں سے بعض تو کرا یہ بھی نہیں ادا کرتے تھے۔اپیز کرپٹن پراس نے بردہ ڈال رکھا تھا۔مہاراجہ کے یہاں کام کرنے والے عملے سے بھی منیجر جھبولال کے تعلقات تھے جن کو وہ با قاعده رشوتیں کھلاتا تھا۔اس دوران سرکار نے مطلع کیا کہ طے ہونے والے محصولات مبلغ ساٹھ ہزار کی رقم سرکار کوئیس ملی ۔ مجھ پر حکام بالانے دباؤ ڈالا کہ بخت اقدامات کروں اور سخت اقدامات کا رائج طریقہ میرتھا کہ دولتمند 'بااثر مقامیوں اور دفتروں کے بالائی حکام سے کچھ بھی نہ یو چھا جائے بلکہ تمام یو چھ کچھ اور تفتیش صرف نچلے درج کے عملے سے کی جائے اور تمام الزامات ان پرلگائے جائیں۔ میں نے اس قاعدے سے انحراف کا فیصلہ کرلیا اور طے کیا کہ خواہ کچھ بھی نتیجہ نکلے پہلے ہاتھ بوے مرغوں ہی پر ڈالا جائے۔ میں نے جھبولال کوناپ دیا اوراس پر مقدمہ قائم کر دیا اس مقد مے کی کارروائی کے وقت ڈی کری میرے قریب آیا اور کان میں چیکے سے کہا کہ جمہو لال پر ہلکا ہاتھ رکھنا۔وہ بہت طاقتوراور بااثر ہاوراس کے ہاتھ بہت دورتک ہیں میں نے یہ بھی معلوم كرلياتها كم مقدمول مين فائده پہنچانے كے عوض سرشته داركويا نج سورويے ناظر كود وسور وياور گوا ہوں کو دوسور و پے فی گواہ بطور رشوت ملتے تھے جس کونذ رانہ کہا جاتا تھا۔ رشوت مل جانے پر نجلا

نلم مقدے کو کمزور بنا کرنج کے سامنے پیش کرتا تھا اور چونکہ رشوت کا ایک حصہ نج کو پہنچتا تھا اس ۔ لیے رشوتیں دینے والی پارٹی مقدمہ جیت لیتی تھی۔ میں جہاں اور جس عہدے پر بھی رہا نچلے عملے ، بہم ہا تھ نہیں ڈالا۔ اس عملے کی تخواہیں اس قدر کم تھیں کہ سوائے رشوت ان کے لیے اور کوئی راستہ تھا بھی نہیں ان کی تخواہیں ملنے پانچ اور تین رو پے ہوتی تھیں (بالکل یہی حال پاکستان میں کھی نے در ہے کے سرکاری ملازموں کا ہے جہاں اس وقت ایک چپراسی کو ماہانہ تین ہزار اور محکمہ ۔ کے سکریٹری کو یہا سہزار روپے ماہوارسے زیادہ تخواہ ملتی ہے)

دفتروں کا مقامی ماتحت عملہ سرکاری امورانجام دیتے ہوئے جب بھی کسی پیچیدہ اور مشکل معاطے میں پیشن جاتا ہے تو حکام بالا کی ہدایت طلب کرتا ہے۔ اس عادت کی وجہ سے جو دفتروں باس معمول بن چکی ہے بہت سے لطفے بھی مشہور ہو گئے ہیں مثلاً جنگلوں کے بچ میں ایک ریلوے باس معمول بن چکی ہے بہت سے لطفے بھی مشہور ہو گئے ہیں مثلاً جنگلوں کے بچ میں ایک ریلوے اشیشن کے بنگالی بابونے اپنے افسر بالاکوتار بھیجا جس میں لکھا ہوا تھا کہ ایک جنگلی شیر اسمیشن تک بہتے ہوئے اس کے بنگلی میں کوئی اقدام کیا جاسکے گیا ہے اس سلسلے میں آپ کی فوری ہدایت درکارہے۔ تا کہ اس کی روشنی میں کوئی اقدام کیا جاسکے (پاکستان بننے کے بعد بالکل یہی رویہ ہمارے دفتروں کے نیلے عملے کا بھی ہے اور اب تک اس بی کوئی کی نہیں آئی ہے)

پورنیا اور دوسرے علاقوں میں سیلاب آجانے کی دجہ سے عوام خصوصاً دیہاتی عوام سخت مصائب میں گھرے ہوئے ہیں۔ ہندوستانی مصائب میں گھرے ہوئے ہیں ان کی نباہ حالی دیکھر آئکھوں میں آنسو کھر آئے ہیں۔ ہندوستانی دریاؤں کا عجب ہی مزاج ہے وہ بڑے طوفانی ہوتے ہیں ان کا کوئی بھروسہ نہیں کہ کب بھر جائیں۔ خود غرض ہیو پاریوں نے جو کشتیوں کے ذریعہ کپاس کی تجارت کرتے ہے اور جن کو غریبوں کے مصائب سے کوئی لگاؤ نہیں ہوتا ہے اس برے وقت پر کشتیوں سمیت غائب ہو گئے ہیں ان کو خدشہ ہے کہ کہیں سرکار عوام کی مدد کرنے کے لیے ان کی کشتیاں نہ حاصل کرلے۔ بڑی مناکل سے دو کشتیاں ملیں گران کے مالکوں نے کشتیاں دینے سے انکار کردیا۔ میں نے ان بھاری معاوضہ دینے کی یقین دہائی کرا کے یہ کشتیاں حاصل کیں۔

پورنیا میں نیل کے کا شتکاروں کا طبقہ پورلٹتین تھا ( یعنی وہ نسل جو کسی گورے اور ہندوستانی کے درمیان از دواجی تعلقات کے نتیج میں پیدا ہوئی اس کفلطی سے انیگلوانڈین بھی کہا جانے لگا

ہے حالانکہ اینگلوانڈین کوئی بھی وہ گورا ہوسکتا ہے جومتنظا ہندوستان کا شہری بن گیا ہوئیہاں زبان برمہارت حاصل کر لی ہو طور طریقے اختیار کر لیے ہوں اور ہندوستان کے شہری ہو گئے ہوں۔ بعض مغربی ملکوں کے لوگوں نے ہندوستان میں آباد ہو کر اپنا ندہب بھی تبدیل کر دیا تھا) كاشتكاروں كابيط بقبهى جوان زمينوں برقابض تھا ہندوستانى بن گياتھا۔ان ميں سے كوئى انگستان نہیں گیا اور نہ کسی کا ہندوستان سے جانے کا ارادہ تھا۔ پیسب رومن کیتھولک فرقے سے وابستہ ہیں۔ان کی لؤکیوں نے بھی تعلیم حاصل کی ہے۔ بہت سے پور پنتین جن کے پاس کا شنکاری کے لیے زمینیں نہیں تھیں بیٹے پر زمیں حاصل کر لیتے تھے گرغریب کسان مزدوروں کے ساتھ ان کا سلوک بھی وہی تھا جوانگریز وں اور مقامی زمینداروں کا ہوا کرتا تھا۔ان علاقوں میں فیکٹریوں کی تعداد بھی بہت زیادہ تھی۔ 1862ء میں صرف بورنیا ہی کے اطراف تمیں فیکٹریاں تھیں۔ زمین کے مالکوں نے اچھے اچھے گھر بنالیے تھے ان کے گھروں میں در جنوں غریب نوکری کرتے تھے اور ان کے گھر والے گھاس پھوس کی جمونپر ایوں میں جیون کے دن بتار ہے تھے۔ بیزو کر جب بوڑ ھے موجاتے تھے توان کی جوان اولا دیں ان کی جگہ نوکر یوں برآ جاتی تھیں۔اس ریت کا عام رواج تھا اور بوڑھے نوکرعموماً کہا کرتے تھے کہ وہ فلاں خاندان کے جدی پشتی خدمت گار اورنمک خوار میں \_نمک خواری اور خدمتگاری کا بیشعور مقا می کلچرمیں اس حد تک رچ بس گیا تھا کہ غریب بے چارے ہوسم کاظلم خوثی خوثی برداشت کرتے تھے اوران میں مزاحمت کا جذبہ پیدا ہی نہیں ہوتا تھا۔ فیکٹر یوں میں گو کہ سیٹھ تو انگریز ہوتے تھے لیکن کلرک اور چھوٹے درجے کے بااختیار ملازم ہندوستانی ہوتے تھے۔ کام چونکہ ہندی یاار دوز بانوں میں ہوتا تھااس لیے مقامی عملے کوکوئی مشکل پیش نہیں آتی تھی۔نیل کے کاروبار میں اس قدر بھاری منافع ملتا تھا کہ برطانوی ہندوستان کے اگریز حکام نے مقامی کسانوں کو جواپنے زمینداروں کی زمینوں پر دوسری فصلیں ہوتے تھے پابند کردیا گیاتھا کہ وہ صرف اور صرف نیل کی کاشت کریں اور فصل کٹنے کے بعد پوری فصل فیکٹریوں میں پہنچادیں۔کسانوں کو پہلے تو بیجاور دوسرے کاموں کے لیے قرضے دیئے جاتے تھے مگر جب وہ فصل کوفیکٹریوں میں پہنچادیتے تھے تو اس فصل کی رقم میں سے قرضوں کی رقم اور سود کومنہا کرلیا جاتا تھا۔ فیکٹریاں فصل کو بہت سے داموں خریدتی تھیں۔ رقم کی ادائیگی کے بعدان کسانوں کوئی

فعلوں کے لیے دوبارہ قرضے دے دیئے جاتے تھا سطرح قرض دینے اور قرض کی رقم مع سود وابس لینے کا سلسلہ جاری رہتا تھا اور کسان فقیر کے فقیر ہی رہتے تھے۔ کسانوں کو غلام بنائے رکھنے کے لیے اس طریقہ کار کی ہمت افزائی کی جاتی تھی اور انگریز سرکار بھی اس طریقہ کارے حق میں تھی۔ ہندوستان میں بچپاس سے نوے فیصد تک غریب آبادی غربت کے کم سے کم خط سے بہت نئے جا چکی تھی۔

تتمبر 1864ء میں سرکار نے بھوٹان پر دھاوا بولنے کا فیصلہ کرلیا تھا۔ بنگال سرکار کے سكريٹرى ایشلے ایدن ایک مشن لے كر بھوٹان گئے تھے مگر جب وہ راجہ بھوٹان كے دربار میں پہنچ تو ان کی بےعزتی کی گئی۔اس واقعہ پرمشتعل ہوکرانگریز سرکارنے سپاہیوں کو عکم دیا کہ وہ بھوٹان پر یلغار کردیں لڑائی کے زمانے میں ضلع کے کلکٹر کا وہی حال ہوتا تھا جوفرعونوں کے جیل میں پوسف کا نفا۔ سارابو جھ کلکٹری کے سر پرآن پڑتا ہے۔ راستوں کی دیکھ بھال ان کا انتظام ٹرانسپورٹ کی فراہی فوجوں کے لیے مختلف جگہوں پرتھمرنے کے لیے موزوں رہائش کا اہتمام ان کے لیے ۔ چا۔ئے پانی ناشتے اور کھانے کے انظامات اور دواؤں وڈاکٹروں کی دستیا بی وغیرہ۔ بھوٹان پر حملے سے پچھ پہلے مجھے جوخصوصی احکامات دیئے گئے تھے ان میں حکام بالانے بہت سخت دھرکانے والی زبان استعال كي تقى عموماً جب اس طرح كالتكلين ماحول بيدا موتا تقااور فوجيس راستوں يرحركت کرتی تھیں تو جہاں ان کا پڑاؤ ہوتا تھاوہاں کے زمیندار' بڑے مقامی ہویاری اور راجے مہارا ہے سرکار کی خوشنودی حاصل کرنے کے لیے کھانے اور دوسری سہولتوں کا اہتمام کرتے تھے اور ضلعی كلكثرول كي طرف تعاون كا ہاتھ بڑھاتے تھے۔اس طریقہ كاركو چونكہ سركار پیند كرتی تھی اس ليے کوئی بدمزگ بھی پیدانہیں ہوتی تھی۔ پر مانینٹ انتظام کےمعاہدے میں بھی بیشرا کط طے ہوگئی تھیں اسی زمانے میں میرے والد کا جو بری مشکل زندگی گز ارنے کے عادی تھے انگستان میں دیبانت ہو گیہ تھا مگر مجھے بیا جازت نہیں تھی کہ انگلتان جاؤں۔مرتا کیا نہ کرتا مجھے بھی بھوٹان کی اس لڑ ائی کو بھگتنر پڑااور جب بیمرحله تمام ہوااور حسابات کیے گئے تو معلوم ہوا کہاب تک میں ساڑھے جار لا کھرو بے خرچ کر چکا ہوں۔ احکامات اس قدر نا درشاہی تھے کہ رواجی قواعد وضوابط کے مطابق میں نے اخراجات کی پیشگی اجازت اوپر کے حکام سے حاصل نہیں کی تھی۔ حسابات حکام بالا کو بھیجے تو وہاں سے ایک عمّاب نامہ مجھ پر نازل ہوا اس میں لکھا تھا کہ'' تم نے پیشگی اجازت حاصل کے بغیراتی رقم خرچ کرنے کی جرات کس طرح کی اور کیوں نہ بیر رقم تمہاری شخواہ سے منہا کرک وصول کی جائے۔'' بیصرف میری بیتانہیں تھی جلی گیری کے کلکٹری کو بھی ای قتم کا ایک پروانہ ملاتھا اور اس پر تو کاروائی بھی ہوئی تھی ۔میری بیوی بہت علمند تھی اس نے پہلے ہی ایشلے کا ایک سرکاری حکم نامہ محفوظ کر رکھا تھا۔ وہ میرے مزاج سے بھی واقف تھی اور انگریزوں کی ذہنیت کا بھی اسے خوب اندازہ تھا۔ یہ محفوظ کر رکھا تھا۔ وہ میرے مزاج سے بھی واقف تھی اور انگریزوں کی ذہنیت کا بھی اسے نوب اندازہ تھا۔ یہ محفوظ کم نامہ میرے لیے خدا کی رحمت ثابت ہوا میں نے فور آ اس تھم نامے کی نقش اپنے احتجاجی نوٹ کے ساتھ حکام بالا کو بیجی تو میری گلوخلاصی بھی ہوئی اور بعد اجازت نامہ بھی بھی بھی جو یا گیا۔ حکام بالا کی بیاداتھی کہ وہ قو اعد وضوا بط کی خلاف ورزی پر ماتحت حکام پر تیر چلا دیتے تھے مگر جب آئمیس بالا کی بیاداتھی کہ وہ قو اعد وضوا بط کی خلاف ورزی پر ماتحت حکام پر تیر چلا دیتے تھے مگر جب آئمیس تا عدہ اور جس رویے کا ذکر بمیز نے کیا ہے ہمارے وفتری نظام اب بھی بالکل اس طرح موجود تا عدہ وادر جس رویے کا ذکر بمیز نے کیا ہے ہمارے وفتری نظام اب بھی بالکل اس طرح موجود

بنگال کے علاقے میں بودھ مت کے لوگ بھی نظر آتے ہیں۔ بودھ بہت سادہ زندگی کر ارتے ہیں۔ چاول کھاتے ہیں چاول بھی نہلیں تو دفت دود فت بھو کے بھی رہ لیتے ہیں۔ پنے اور سرسر کے کھا کر بھی گزارہ کر لیتے ہیں ان کی ساجی اور خاندانی زندگی میں بھی ہندوؤں کی طرح کوئی پیچیدگی نہیں ہے۔ ذات پات کی تفریق ان میں نہیں ہے کیونکہ مساوات بودھ کی تعلیم میں بنیاد تھی۔ ایک دفعہ مجھ پر بھی ایسا ہی براوقت پڑھیا تھا۔ میرے مقامی ساتھیوں نے مجھ کو بہت ک باتوں سے آگاہ کرر کھا تھا سومیں نے بانس کی کلیاں پکا کر کھا کیں۔ بانس کی ان کلیوں کو مقامی لوگ کھین میں بیاتے تھے۔

1866ء میں چہپارن تبادلہ ہوگیا۔ یہاں آ کر مجھکومعلوم ہوا کہ مقا می لوگ میرے متعلق اچھی رائے نہیں رکھتے ہیں۔ میرے لیے تو یہ ایک ناممکن بات تھی مگراس وقت یہ بات صحیح بھی تھی کے ونکہ پورنیا میں جب کام کرتا تھا تو وہاں ایک کر پٹ افسر میرے ہتھے چڑھ گیا تھا اور میں نے ایسے اس کی اوقات تک پہنچا دیا تھا۔ بدشمتی سے میرے آنے سے پہلے ہی تبادلہ ہوکروہ چہپارن اسے اس کی اوقات تک پہنچا دیا تھا۔ بدشمتی سے میرے آنے سے پہلے ہی تبادلہ ہوکروہ چہپارن

ي علاقے ميں آگيا تھا يہاں اس نے لوگوں ميں مير بے خلاف خوب جھوٹی اور بے پر کی کہانياں بَصِيلا دی تقییں کیوں اسے بیخوب اندازہ تھا کہ میں جہاں بھی پہنچتا ہوں ذاتی طور پرلوگوں سے رابطه ضرور قائم رکھتا ہوں جبکہ دوسرے انگریز دکام کے لیے ان کی حیثیت اچھوت غلام کی ہوتی ہے۔سرکاری اور وفتری تہذیب اور آواب بھی نعروں سے عوام کے رابطوں کو برداشت نہیں کرتے ہیں۔ جب میں چمپارن پہنچا تو موتیہاری کے قحط کی ابتدا ہو چکی تھی۔ یہاں مہاراحیہ بیتیا یہت دولت مند تھااور پورےعلاقے پراس کی دھاک جمی ہوئی تھی وہ زمینوں کوسال بھرکے ہے پر اٹھا تا تھا۔ پٹے پرزمین لینے والوں کومتا جرکہا جاتا ہے۔متاجروہ رقم جوراجہ اوراس کے درمیان طے ہوتی تھی سال بھر کے بعد راجہ کو یتا تھا (یہ ایک طرح کاٹھیکیداری نظام تھا جواب بھی ہمارے یہاں رائج ہے) بیمستا جربھی غریب کسانوں کے قرضے کی واجب الا دارقم کا ٹ لیا کرتے تھے۔ کاشت کارعمو ما ضلع مجسٹریٹ کے خلاف محاذبناتے تھے کیونکہ ضلع مجسٹریٹ کی مداخلت ان کے مفادات کے حق میں نہیں ہوتی تھی۔ وہبیں چاہتے تھے کہ کسانوں پران کے مظالم کی کہانیاں سرکارتک پنچیں ۔کسانوں پران کے مظالم بعض صورتوں میں اتنے شدید ہوتے تھے کہان کے ہمررد و مددگار حکام بالا بھی ہل جاتے تھے۔موتیہاری پر بالدون نامی کا قبضہ تھا تھا جوخود کوعلاقے کے بے تاج باوشاہ مجھتا تھا اس نے ایک غریب کسان خاندان پرصرف اس کیے مظالم ڈھائے تھے کہ کسان نے زمین پرنیل کاشت کرنے سے اٹکار کر دیا تھا۔ اس کا موقف تھا کہ نیل کے مقابلے میں دوسری اجناس کی نصلیں زیادہ منافع بخش ہوتی ہیں بیموقف غلط بھی نہیں تھا۔علاقے میں غذائی قلت کی بیجی ایک وجہ تھی کہ انگریز حکام نے اپنے اجارہ داروں کو فائدہ پہنچانے کے لیے کسانوں کونیل کاشت کرنے پرمجبور کیا۔ ایسے کسان جواحکامات کی تھوڑی بہت مزاحمت كرتے تھے باغي اورشر پيند قرار دے دينے جاتے تھے۔ بالدون كے آ دميوں نے كسان اوراس کے گھر والوں کو مار پیٹ کر قید کر دیا تھا۔ وہ بے جارے بھو کے مرنے لگے اور پانی تک پینے کے لیے ان کونہیں دیا گیا۔ نہ جانے کس طرح اس غریب کسان میں مزاحمت کا جذبہ جاگ اٹھا اور معلوم نہیں کہ اس نے کیا طریقہ اختیار کیا بہرحال کسی طرح وہ جیل سے باہر نکلا اور سیدھا میرے دفتر پہنچا۔ میں نے اس کا بورابیان سنا اور دوسری پارٹی کو بلائے بغیر بالدون اوراس کے ساتھیوں

کے نام فوراسمن جاری کردیئے۔ بالدون اس قدرخوف زدہ ہوا کہ اس نے نہ صرف کسان اور خاندان کوقید سے چھوڑا بلکہ ہرجانے کی قم بھی ادا کی۔ اس کے بعد بھی وہ اپنی حرکتوں سے باز نہیں آیا۔ ایک بارجبوہ پکڑیں آیا تو میں نے اس پر پانچ سور و پیر برمانہ لگا دیا جس کی عدم ادائیگی پر چھم مہنے کی قید بامشقت تھی۔ چمپارن کے بااڑ لوگ اور داداگیروں کو اس سے پہلے انگریز حکام بالا کا ایسا تجربنہیں ہوا تھا اور وہ ان حکام بالاسے تعلقات رکھتے تھے۔ میرے ان فیصلوں سے اب علاقے میں میری دھاک بیٹھ گئ تھی اور اب یہ علاقہ وہ اسرائیل ہوگیا تھا جہاں صرف ایک بادشاہ تھا۔ کسان اب میرے پاس آتے تھے کیوں کہ وہ جھکو ایر انہوں کہ وہ بھر کے باس اس کے میں میری کھوئی ہوئی ساکھ دوبارہ بحال ہوگی تھی۔

موتبہاری کے علاقے میں قبط کی شدت بہت بڑھ گئی تھی۔عوام کی حالت قابل رحم تھی ان کو د مکھ کرمیرے جسم میں تفر تھری پیدا ہو جاتی تھی اور ذہن معطل ہوکررہ جاتا تھا۔اختیارات کا دائرہ کہیں اور تھا ہم تو ایسے ماتحت تھے کہ او پر کے احکامات کی تقمیل کرتے تھے۔ قبط کی وجہ سے مجھے چوہیں گھنے کام کرنا پڑتا تھا۔ اس علاقے سے نیپال کی سرحد ملی تھی جہاں ان دنوں بادشاہ کا پر دھان منتری جنگ بہا درتھا۔انگریزی حکام کے ساتھاس نے بہت قریبی اور دوستانہ تعلقات بنا رکھے تھے۔غدر کے دوران اس کے انگریز دل کو گورکھا فوج بھی فراہم کی تھی۔ نیپال اور ہندوستان کی طرف گھنے جنگلوں میں ڈاکوؤں کے بڑے بڑے طاقتورگروہ تھے جن کی ہرطرف دھاک بیٹھی ہوئی تھی۔ان ڈاکوؤں کے جھوں کی سریرستی زمیندار کرتے تھے (رتھ یراور جھاب والا نے بھی ا پی ایک ناول میں خطم کے نواب کے کردار کو پیش کیا ہے جس نے انگریز حکام سے دوستانہ گانھ رکھا تھا اور ڈاکوؤں کے جھول کی سر پرتی بھی کرتا تھا۔ ہمارے یہاں بھی زمینداری کلچر میں ڈاکوؤں کا کردارای طرح فعال ہے ) ہندوستان کی انگریز می سرکار جن مجرموں کو پکڑ کر نیمیال جیجتی تھی ان کو نیپال کی سرکارسزا ئیں دیتی تھی اس طرح نیپال میں بھاگ کر جانے والے مجرموں کو انگریز حکام بالا جب خواہش ظاہر کرتے تھے تو نیپال سرکاران کو بھی اس طرح سزائیں دیت تھی۔ نیپال کا وزیراعظم ہندوستان کی انگریزی سرکار مداح اور وفادارتھا۔ میرے ہوتے ہوئے نیپال سر کارکومشکلات پیش آئیس اوروز راعظم اینے ایک خط میں شکایت کی که نیپالی سرکاری تو انگریز سرکار کی ایما پر آگھ بند کر کے مجرموں کو سزادے دیتی ہے گرجب ہے آپ نے ذمدداری سنجالی ہے ہمیں بوے تلخ تجربات ہورہ ہیں۔ اصل میں ہندوستان اور نیپال کے قواعد وضوابط میں واضح فرق تھا۔ نیپال میں صاحب اختیار ہی قانون ہوتا تھا اور جو بھی فیصلہ اس نے کر دیا وہی قانون مانا جاتا تھا۔ انگریز راج میں حکام بالا قواعد وضوابط کے بغیر لقمہ نہیں قوڑتے ہیں تاہم بحض انگریز حکام نیپال کی وفاداری کی رعایت دیتے تھے۔ نیپال کے وزیر اعظم نے جب اس مسئلے پر مجھے خطا کھا تو میں نے ان کو جواب دیا کہ نیپالی سرکار جن مجرموں کو سزاد ہے کے لیے دباؤ ڈال رہی ہوان کے ان کو جواب دیا کہ نیپالی سرکار جن مجرموں کو سزاد ہے کے لیے دباؤ ڈال رہی ہوان کے ان کے وزیر اعظم نے اپنے جوانی خط میں جوفاری میں کھا گیا تھا مجھے جناب من دی جا طب کیا اور کھا کہ نیپالی سرکار آئی نامہ بھیج رہی ہے۔ قائل گوا ہیاں نہیں ہوتی ہیں بلکہ وہ بیان ہوتا ہے جس میں سرکار اپنا موقف واضح کرتی ہے اور چاہتی ہے کہ اس وضاحت کو ہی گوا ہی سرے خالف شکا ہے ان کے میں خال نامہ کو نہیں مانا۔ ممکن ہے انگریز سرکار کے وفادار وزیر اعظم نے بھی سرے خالف شکا ہے کہ ای نامہ کو نہیں مانا۔ ممکن ہے انگریز سرکار کے وفادار وزیر اعظم نے بھی میں سرے خالف شکا ہے کہ ای نامہ کو نہیں مانا۔ ممکن ہے انگریز سرکار کے وفادار وزیر اعظم نے بھی اتناضرور پیت چل گیا کہ میری خفیہ فائل کافی ضخیم ہو چکی تھی۔

میرا بھائی ہیری کچھ دنوں سے بڑی مہم جوزندگی گزار رہا تھا۔گھر سے ان کو پانچے سو پونڈ
مالا نہ ملتے تھے۔ نیپال میں ان کے پانچے سو پونڈ ڈاکولوٹ لے گئے۔ وہ بے چارہ پھکڑ ہو گیا اور
مختلف علاقوں میں گھومتار ہا۔اس نے اپنا پیٹ بھرنے کے لیے مزدوری بھی کی ۔ حتی کہ اینٹیں تک
ڈھو کیں ۔ اس طرح جب پچھر قم وہ جمع کر سکے تو لندن کے لیے روا نہ ہو گئے لندن میں وہ جس
وقت اتر ہان کی جیب میں صرف پانچ پونڈ تھے۔ ہندی اور اردو زبا نیں ان کوخوب آتی تھیں۔
بعض مقامی عیسائی جنگلوں سے لکڑی کی وہ تسم جمع کرتے تھے جس سے ریلو سے لیپر تیار کیے جاتے
سے ۔ وہ اپنا مال ہیرشل اینڈ ڈین کمپنی کو پیچے (اس قسم کی کمپنیاں جن کے مراکز لندن میں ہوتے
تھے اور جن کو آج کل ملٹی نیشنلز کہا جاتا ہے ہندوستان میں بھی کھتی چلی جارہی تھیں ) ایک روز مقامی
عیسائی جنگلوں میں لکڑیاں جمع کررہے تھے کہ نیپالی فوجی ان پر پلی پڑے اور دھم کی دی کہا گرانہوں
غیسائی جنگلوں میں لکڑیاں جمع کررہے تھے کہ نیپالی فوجی ان پر پلی پڑے اور دھم کی دی کہا گرانہوں
نے آپ کندہ جنگلوں کو کا ٹا تو ان کو مار دیا جائے گا۔ معاملہ میرے یاس پہنچا تو میں نے تعیش کے لیے

تھم جاری کیا اور جب جوت مل گیا کہ بیعلاقہ انگریزوں کی عمل داری میں ہے اور عیسائی ہویاریوں نے نیپال کی سرحد کے اندر جانے کی غلطی نہیں کی تھی تو میں نے پولیس کو وہاں بھیج کر معاملے کو رفع دفع کرایااور نیمیالی سرکارکومراسلے کے ذریعہ حقائق کی جانکاری فراہم کر دی۔ نیمیالی وزیراعظم نے وائسرائ كونه جان كيالكها كهوبال سيحكم نازل مواكه مين خودان علاقول مين جاؤل اورنييالي سر کار سے رابطہ قائم کر کے سرحدوں کے قعین کا مسئلہ طے کروں۔ جنگ بہادروزیراعظم نہیں بلکہ آ مرمطلق بناہوا تھااور بادشاہ اس کے ہاتھ میں کٹھیٹلی ۔ وہ ایک مکارآ دمی بھی تھا مگر انگریزوں کی سر کار سے وفاداری کی بنا پر انگریز حکام اس کے گن گاتے تھے۔اس سے معاملات کا طے کرنا اتنا آ سان ہیں تھا۔ بات چیت کر کے جب میں واپس آ گیا تو نیپال کی سرکار نے ایک اور متناز عہ کھڑا کردیا۔ ہوا یوں کہ ہمارے علاقے کا ایک ہاتھی زنجیرتو ڑکرنیپال کے علاقے میں جا گھسااس کے جسم پرسرکار برطانوی ہندکا نشان بھی موجود تھاوز ریاعظم نے اسے پکڑ کر قبضے میں کرلیا میں نے اس ماتھی کو داپس منگوانے کے لیے کارروائی کی اور ثبوت بھی فراہم کیے پچھدن بعد نیپال کی سرکارنے یہ ہاتھی واپس بھجوادیا اور البتہ نیپالی وزیراعظم نے میری شکایت وائسرائے کولکھدی اور انہوں نے مجھ سے باز پرس بھی کی۔ میں نے صحیح سحیح جواب دے دیا اور اس معاہدے کی کمزوریوں کی بھی نشاند ہی کی جو نیمیال اورانگریز سرکار کے درمیان ہواتھا۔وائسرائے کو پیتقید بہت نا گوارگز ری اور انہوں نے اپنے جوابی مراسلموں میں بہت سخت جملے لکھے اور مجھ کو بتایا کہ مجھ جیسے مرتبے کا کوئی افسرمجاز نہیں ہے کہ وہ انگریز سرکاری کسی بھی پالیسی یا فیصلے پر تنقید کرے۔ نیپال کی سیما کے قریب ہندوستانی علاقے میں دودیہاتوں کا مالک ایک زمیندارشیویر کاش بھی تھا۔اس کی تحویل میں نجل ذات کے مگھیا ڈومز قبائل تھے جوجیسی تھے اور ان کا وسلہ روزگار جوتش تھا۔ یہ قبائل کھلے عام چوریاں بھی کرتے تھے اور بعض تو منظم ڈیمتی پر بھی مہارت رکھتے تھے۔ان کو ہرفتم کے جرائم کے ليے زميندار كى آشير باد حاصل تھى۔اس طرح جو بھى مال ہاتھ آتا تھااس كا چوتھائى حصہ زميندار كوديا جاتا تھا۔ زمیندارخوداودھ کا بنیا تھا۔ یہ پوری کھا مجھے سکھانسپکٹر تلوندسٹکھ اور انسپکٹر ہرک چند نے سنائی تھی جوان دنوں میرے عملے میں شامل تھے۔ دفتری عملے میں کم سہی گر بہت اچھے انسان دوست اور در دمند ہندوستانی بھی ہوتے تھے اور اس لیے انگریز افسران پریہ بھی پابندی تھی کہ وہ ا پی اعلیٰ سل ہے کم ترنسل کے عملے سے کسی تم سے ذاتی روابط نہ قائم کریں۔ قبط کے دوران ڈیتی اوری اور دوسرے جرائم کی وارداتیں بہت عام ہو گئی تھیں۔ میں نے تفتیش کی تو پہتہ چلا کہ بھوک سے مجبور ہو کر بے چارے غریب اس قسم کی وارداتیں کررہے ہیں۔ جسیا کہ میرا موقف تھا کہ فریبوں اور نجلے درجے کے نوکروں کے جرائم کو نظرانداز کروں اور ان کے اصل سر غنے پر ہاتھ الوں سوقط زدہ علاقوں میں بھی غریب عوام کے خلاف کوئی کاروائی نہیں کی جب غریب بھوک ہوں ان کے بیوی بچوں کو دانہ پانی نصیب نہ ہواور ان کے زمیندار تمام اناج کو غائب کردیں تو صل مجرم زمیندار ہوئے اس لیے میں نے فوراً علاقے کے زمیندار شیو پرشاد کو دھر لیا ہاس کے در ان اس نے میں بند کردیا گیا۔ اس پورے مل کے دوران اس نے برکاری پولیس کی مزاحمت بھی کی تھی اورائے میں بند کردیا گیا۔ اس پورے مل کے دوران اس نے مرکاری پولیس کی مزاحمت بھی کی تھی اورائے بیلیس والے ورخی بھی کردیا تھا۔

ایک اہم معاملہ اس پورے علاقے کے اجارہ دارستیا کا بھی تھا اس کے حکام بالکل نااہل تھے جس کی وجہ سے علاقے میں تباہی مچی ہوئی تھی۔اس پر بھی قرضوں کا بوجھ چڑھا ہوا تھا اوراس نے حکام بالا سے مدد کی بھی درخواست کی تھی۔اس درخواست کے جواب میں انگریز سرکارنے کپتان کول کواس کا منیجر بنا کر بھیجا تھا۔ ضلع کے حکام پر بھی بیذ مہداری لگائی گئی تھی کہ وہ راجواڑوں اور ریاستوں کے معاملات کو بھی دیکھیں مگریہ شرط بھی لگا دی گئی تھی کدان کے معاملات میں مداخلت نہ کریں۔اس دہرے پن کی منطق سمجھ سے باہرتھی۔راجواڑوں اور ریاستوں میں جو انگریز حکام بھیجے جاتے تھے ان کو ہرقتم کے اختیارات حاصل ہوتے تھے۔ساری مراعات کے ساتھان کومہاراجہ یا نواب ماہانہ پندرہ سورویے نخواہ بھی ادا کرتے تھے گویاضلعی حکام کے مقالبلے میں بی نیجرمفت کے مزےاڑاتے تھے۔ منیجر کو امحل کی اندرونی سازشوں کے جال میں پھنس گیا اور جوذ مہ داریاں اسے سونی گئی تھیں ان کو پورا کرنے میں وہ بالکل نا کام ہو گیا چنا نچہ حالات اور خراب ہو گئے۔میرے پاس گو کہ اختیارات نہیں تھے پھر بھی میں نے ہمت کی اورمہاراجہ کو تھم دیا کہ وہ سالا نہ تین لا کھساٹھ ہزار سے زیادہ کوئی رقم خرچ نہیں کرےگا۔ بیرقم مہاراجہ کے لیے بہت کا فی تھی۔ باتی جو گیارہ لا کھسالانہ کی رقم بچتی تھی اس میں میں نے اسے یابند کیا کہ وہ قرضوں کی قسطیں اور دوسرے سرکاری واجبات اد اکرے۔ مجھے کم سے کم اتنا تو اندازہ تھا کہ جب انگریز

سر کار کے خزانے میں کسی طرف سے مال آتا تھا تو وہ سارے قاعدے قانون بھول جاتے تھے اور چپ سادھ لیتے تھے۔مہاراجہ کے دربار میں کول کی خوب گت بنی اوراسے گالیاں تک سنتا یہ یں آ خرنتگ آ کراس نے استعفیٰ دے دیا۔کول خود تو مجھ سے ہرمعاملے میںمشورہ کرتا تھا مگر جس وقت اسے منیجر بنایا گیا تماانگریز سرکار نے مجھ سے اس بارے میں کوئی مشورہ نہیں کیا تھا حالا نکہ یہ دفتر ی طریقه تھا کہ حکام ہالا جب کسی رجواڑے یاریاست میں اپنانمائندہ مقرر کرتے تھے تو متعلقہ ضلعی حاکم کی رائے بھی لیتے تھے۔اس سے پہلے بھی مہاراجہ نے مجھ سے مشورہ کیے بغیرنیل کے ا یک کا شتکارتھامس مچل کمبن کوا پنامنیجر بنالیا تھا۔ میں اس تقرر کو پسندنہیں کرتاتھ۔ان دنوں نیل کے کا شتکاروں اورغریب کسانوں کے درمیان جھگڑا کا فی بڑھ چکا تھااوراس ماحول میں کسی کا شتکار کو منیجر بنانا کسانوں پرظلم تو ڑنے کے مترادف تھا۔ پریشان حال کا شتکار میرے پاس آئے۔ نیل کی كاشت كے معاہد يہيں برس كے ليے ہوتے ہيں اور بعض معاہدے 1867ء ميں ختم بھى ہو چکے تھے مگراس کے باد جودان کے تحت کام ہور ہا تھااورکوئی پرسان حال نہیں تھا۔ جومعامدے لا گو تھان کی مدت بھی جلد ہی پوری ہونے والی تھی ۔کسان بے چارےان پڑھ ہوتے تھے۔وہ جن معاہدوں پرانگوٹھے لگاتے تھے ان کامتن فیکٹری کے کلرک لکھتے تھے جن کی انگریزی بھی غلط ہوتی تھی۔ میں نے معاہدوں کا جائزہ لیا تو جومعاہدے ابھی لا گوتھے ان میں میں نے ترمیم کی اور ادائیگی کی قیمت فی بیگھ بڑھا کر دس رو پیہ کر دی کیونکہ میں برس پہلے جو قیمتیں تھیں وہ اب بہت بڑھ چکی تھیں اور کسانوں کو بہت کم معاوضہ **ل** رہا تھا۔وہ معاہدے جواپی عمر پوری کر چکے تھے مگر لا گویتھان کومیں نےمنسوخ کردیئے اور اس طرح تھامس مچل کی اجارہ داری بھی ختم ہوگئی۔اب ' کسان ان زمینوں پرفصل بونے کے لیے آ زاد تھے۔میرےان احکامات کےخلاف اجارہ دار تو توں کی طرف سے مزاحت بھی ہوئی گر دیگے کرانے کی ہمت کوئی نہ کر سکا البتہ میرے جاتے ہی علاقے میں دیکھے پھوٹ پڑے۔کسانوں کے حق میں تھوڑ ابہت کام کرنے کی بیریزا تو مجھے ملنا ہی تھی مگراس سے بیفائدہ ضرور ہوا کہ میرے چلے جانے کے بعد کسانوں نے مجھے محبت سے یاد رکھااورایک دوسرے سے کہنے لگے کہ وہ ہمارا چشمے والا صاحب تو چلا گیااب جو بھی صاحب آئے گا ہم کسان اس کی بات نہیں مانیں گے۔ایک ان پڑھاورڈ رے ہوئے ساج میں اگرغریبوں کے

اندرا تناجذب بھی پیدا ہوجائے توبی بھی ایک قدم آ کے کی طرف تو ہوگا۔ اس علاقے میں پھھ ایسا بی ہوااورد کے استے بڑھ گئے کہ 1868ء میں مرکاف کوفوج بلانا پڑی۔

ان ہی دنوں جھے سرکار کا پروانہ موصول ہوا جس میں سیکم تھا کہ میں معطل کردیا گیا ہوں۔
میرے خلاف کچھلوگوں نے انڈین ڈیلی نیوز میں بہت سے خطوط کھے تھے گورز سرولیم نے ان
خطوط کو صحیح سمجھلیا۔ ان کو یوں بھی ضلعی حکام سے کوئی ہدردی نہیں تھی انہوں نے دفتری قاعدے کو
بھی نظرانداز کردیا کیونکہ اس کی روسے اخبارات میں چھپنے والے شکایتی خطوط پر عملے کے خلاف
کاروائی نہیں کی جاتی ہے۔ ان خطوط میں مجھے شیو پر شاد کے معاطے میں گھیے تا گیا تھا جس کو میں
نظرانداز کردیا تھا۔ زمیندار اس طرح ان احکام سے انتقام لیتے ہیں جوان کے حق میں کام نہ
کرتے ہوں۔ معطلی کے زمانے میں جو وقت میسر آیا تو میں نے اپنی کتاب ''کمپریلو گرام آف
ماڈرن آرین لینکو یجز آف انڈیا'' پر کام شروع کردیا۔ مسکرت اور مقامی پراکرتوں کے مطالعہ اور
ان پر حقیق کا بھی کام کیا۔

کلکتہ جاکر میں نے سکریٹری سرکار ہندوستان ڈئمیپائر سے ملاقات کی جومیر ہے جوابات کی تمام تفصیلات کا مطالعہ کرچکا تھا اور معظلی کے حکم کوغلط قرار دیا تھا۔ یہاں سے میں نے اپنی بحالی کا حکم حاصل کرلیا اور اب مجھے اڑیہ کا بالاس ضلع دیا گیا یہاں کام شروع کرنے کے بعد میں نے حکم حاصل کرلیا اور اب مجھے اڑیہ کا بالاس ضلع دیا گیا یہاں کام شروع کرنے کے بعد میں نے چھٹی لے لی اور مارچ 1868ء میں انگلتان گیا۔ یہ سفر میں نے اسٹیم ملتان سے کیاراستے میں بچھٹی سے لی اور مارچ 1868ء میں انگلتان گیا۔ یہ سفر میں نے اسٹیم ملتان سے کیاراستے میں ہوگئی جو کہ ہندوستان کے ہندوستان کے مقامیوں نے بتایا تھا کہ بیل کا کھل کھایا جائے سومیں نے بیل کے کھل کھائے جس سے واقعی مجھکوفائدہ ہوگیا۔

انگلتان آکر مجھے محسوس ہوا کہ لوگ مجھ کو اجنبی سجھتے تھے۔ مجھے بھی اب انگلتان کی زندگ میں وہ لطف محسوس نہیں ہور ہاتھا جو پہلی انگلتان چھوڑتے ہوئے مجھ پر حاوی تھا۔ اس بار ایسا بھی ہوا کہ بعض موقعوں پر یہاں لڑائی جھڑے کی بھی نوبت پہنچ گئی کیونکہ ہندوستان کے مقامی باشندوں سے نفرت کرنا لوگوں کی عادت ہوگئی تھی۔ مجھ پر ہندوستان خصوصاً پنجاب کا رنگ بہرحال گہرا تھا اور لندن کے طنے والوں کو بھی اس رنگ کا اندازہ ہوجاتا تھا جس کی وجہ سے وہ مجھ ے اجنبی جیسا سلوک بھی کرتے تھے۔ یہاں چونکہ میرا جی بھی نہیں لگا اس لیے 1869 ء میں ہندوستان آگیا۔

ہندوستان کی رائل ایشیا نک سوسائی کا میں ممبر تھا (بیہ سوسائی کلکتہ کے بعض انگریز دانشوروں نے قائم کی تھی۔ گورنر جزل دارن ہیدسٹ نگز بھی اس کا سرپرست رہا تھا۔ سوسائی کا ایک علمی و تحقیقی رسالہ رائل ایشیا نک سوسائی جزل بھی شائع کرتی تھی۔ یہ جزل اب تک شائع ہورہا ہے مگراب اس کا مرکز لندن میں ہے ) اس سوسائی میں میری ملاقات اور فینل اسکالر دوست سے ہوئی تھی۔ انقاق ہے کہ اس ملاقات سے پہلے بھی ہم دونوں آ کسفور ڈیو نیورش میں سنسکرت کے روفیسر مونیرولمیز کے ساتھر دہ میکے تھے۔

ہندوستان واپس آنے کے بعد میں نے بالاسور میں کا مشروع کر دیا۔ یہاں مجھے ماہانہ ایک ہزارنوسوسولہ رویے ملتے تھےان دنوں ایک ہندوستانی روپیدو برطانوی شکنگ کے برابر ہوتا تھا۔ اس کے بعد سکے کی قبت میں مزید گراؤ شروع ہو گیا تھا۔ یہاں پچہری اورسرکاری دفتروں کی عمارتیں بھی تھیں بیٹسٹ مشنریوں کا پنے رہائش علاقے تھے جس کے کرتا دھرتا امریکہ ہے آئے تھے۔(بیامریکہ کاوہ زمانہ تھاجب وہاں ہرطرف یورپیوں کا قبضہ تھاجنہون نے سابقہ صدیوں کے دوران امریکه میں آبادمقامی قبائل کاقتل عام کرےان کی نسلوں زبانوں اور دیو مالائی عقائد کو بھی ملیامیٹ کردیا تھا۔ان قبائلی نسلوں کے نیچے کھیے بچوں کو پکڑ کران کواسکولوں میں داخل کردیا گیا تھا جہاں ان کوانگریزی زبان سکھائی جاتی تھی اور عیسائیت کی تعلیم دی جاتی تھی۔امریکی مشنریوں کا بھی یہی مقصد تھا کہ ساری دنیا میں چیل کرلوگوں کوعیسائی بنا ئیں ) بالاسور میں انگریز وں کامخضرسا طقہ ایک مجسٹریٹ ایک ڈاکٹر پولیس کے ایک ایس بی ایک انجینٹر ' ایک ہار ہر ماسٹر' اور ایک علیگراف انسکٹر پر شمل تھا۔ بیٹسٹ مشن کے سربراہ فادراسپارٹ تھان کوعیسائیت پھیلانے کی دھن تھی اور وہ پیدل چل کر بالاسور پنچے تھے۔ان کے پاس ایک چٹائی اور ٹین کا ایک صندوق تھا۔ شہر میں آنے کے بعدوہ ایک درخت کے نیچے بیٹھ گئے اور وہیں ایک جھونیٹر ی بنالی۔غالبًاوہ مہاتما گوتم اورمسلمان صوفی بزرگوں سے بہت متاثر تھے۔ ہندوستانیوں کی طرح وہ بھی جاول کھاتے تھے بعد میں وہ بھکشو ہے اور ما لگ کر کھانا کھانے لگے تھے۔ بھیک مانگنے کا پیشہ اختیار کر لینے کے

بعد انہوں نے کافی رقم بھی جمع کر لی تھی۔ان کے پاس آخر میں اتنی رقم ہو گئ تھی کہ انہوں نے چرچ'ایک سکول اور آشرم کے لیے عمارتیں ہوائیں۔

برطانید نے جب ہندوستان کے مغربی اور جنوبی مشرقی علاقوں کے ساتھ بنگال تک اپنی حدود بڑھالی تھیں اس زمانے میں کمپنی نے ایک بڑا بحری بیڑہ بھی تیار کرلیا تھا جو کہ پوری طرح مسلح اور حیات و چو بندر ہتا تھا۔ کلکتہ ہے لے کرشال اور جنوب مدراس تک اس نے رابطوں کا جال بچھایا ہواتھا۔ باغی زمینداروں کی سرکو بی اور فرانس کی مداخلت کے خلاف بھی پیہ بحری بیڑا کاروائی کرتا تھا (امریکہ اور برطانیہ کی دفاعی وجنگی سیاست میں بحری بیز وں کومرکزیت حاصل ہوتی ہے موجودہ دور میں بھی امریکہ اور برطانیہ نے بعض آزاد وخود مخار ملکوں کےاطراف بڑنے بڑے بڑی بیڑے لگار کھے ہیں)اڑیسہ میں قیام کے دوران میں نے اڑیا زبان بھی سکھے لیتھی اوراس پراتنی مہارت حاصل کر لی تھی کہ ہالام نے جب اڑیا گرامر لکھنے کا کام شروع کیا تو مجھ سے تعاون مانگا تھا۔اس زمانے میں چونکہ کام بہت زیادہ تھا اور ملنے والے بھی صبح سے لے کرشام تک آتے جاتے رہتے تھاں لیے وقت بہت کم ملتا تھا۔ انگریزوں کی طرح صبح سے شام تک کے معمولات کی پروگرام بندی کرنا اوراس برختی ہے عمل کرنا میرے بس میں نہ تھا اور غالبًا بیہ ہندوستان کے مقامی مزاج کا اثر تھا جس نے مجھےاس ڈسپلن ہے آ زاد کر دیا تھا۔البتہ جب بھی وقت ملیا تھااپی تقابلی گرامر پر کام ضرور کرتا تھا۔ دوروں پر ہوتے ہوئے یہاں کےغریبوں کی بدحاً کی د کھے کر کلیجہ منہ کوآتا تھا۔ بگالی عورتیں نظر آتی تھیں جن کے پاس صرف ایک میلی کچیلی ساری ہوتی تھی ادھرادھریدی ہوتی ہوئی دکھائی دیتی تھیں ۔سوتی ہوئی ان<sup>ع</sup>ورتوں کود مکھ کرییا ندازہ کرنامشکل ہوتا تھا کہ ان میں کتنی زندہ ہیں اور کتنی مرگئی ہیں۔مری ہوئی عورتوں کوا یک خاص ذات کےمر د جومہتر کہلاتے تھا تھا کر لے جاتے تھے ان کومردہ فراش کہا جاتا تھا۔ یہاں ایک مقامی مندرجگن ناتھ بھی ہے جس پر برہمنوں کے ایک طبقہ کا راج پاٹ ہے۔ بیہ برہمن ہندوستان بھرمیں چکر کا منتے ہیں اور لوگوں کو مندرآ نے کے لیے یاتر اکاسبق پڑھاتے ہیں ان کا پی خیال ہے کہ لوگوں میں یاتر اکا رجان کم ہوتا جارہا ہے۔ یاترا کو برہمن ایک لازمی مقدس فرض قرار دے کرلوگوں کو ماکل کرتے ہیں مگر اصل حقیقت کوکہ باتر اسے ان کو کھر امنافع ملتا ہے کسی کونہیں بتاتے ہیں۔

یہاں میری ملاقات مشہور لکھاری ڈبلوڈبلو ہنر سے ہوئی (ہنٹر نے مشہور کتاب آورانڈین مسلمر لکھی تھی) ان کی سوچ میں صحت کا فقد ان تھا اور مجھ سے بے سے سوالات پوچھتے رہتے تھے۔ انہوں نے اڑیسہ پرایک کتاب بھی لکھی تھی۔ ان میں بھی صحت کا فقد ان تھا۔ میں نے ان کو جو حقائق اور مواد جمع کر کے دیا تھا ان سے استفادہ کرنے کے بجائے ان کوایک الگ ضمیمے میں شامل کر دیا تھا۔ بالاسور دریا کے کنارے ایک خستہ بنگلا تھا جس میں بھی کمپنی کی فیکٹریاں ہوا کرتی تھیں۔ اس جگہ کو بلرام گڑھی کہتے تھے۔ وہ اگریز جو واقعہ بلیک ہول سے نے نکھے تھے انہوں نے اس بنگلے میں پناہ کی تھی۔ اب بیٹمارت ایک مقامی ہو پاری کے پاس تھی میں نے اس سے کہا تھا کہ بیٹمارت ایک مقامی ہو پاری کے پاس تھی میں نے اس سے کہا تھا کہ بیٹمارت اور مجھے یہاں رہنے کی دعوت دی سومیں گرمیوں میں یہاں آ کر بسیرا کرتا تھا۔ میری گرام کی بہت تعریف بھی ہوئی تھی۔ گرام کی بہلی جلد شائع ہوئی تھی اور انگلتان میں بھی اس کی بہت تعریف بھی ہوئی تھی۔

اخبارانڈین آبزرور میں آب میں با قاعدہ لکھنے لگا تھا۔ اپنے مضمونوں میں اگریز حکام اور ان کی پالیسیوں پر بھی میں تقید کرتا تھا۔ ایک مضمون میں لارڈ میو پر بھی تقید کی اور ان کے چہیئے مشیروں جان اسٹر پچی اور رچ ڈممیل کو بھی میں نے رگید دیا یہی وجہ ہے کہ حکام بالا کا طبقہ جھے سے ناراض رہتا تھا۔ 1872ء تک تو کسی بھی سرکاری ملازم کو بدا جازت نہیں تھی کہوہ سرکاری پالیسیوں پر تنقید کر ہے۔ جیل کے انسپیئر جزل ونفریڈ میلے پرتو سرکار نے ایس بختی کی کہوہ بے چارہ مرگیا۔ بہت سے دوسر ہے بھی عمل بین آئے تھے اور جھ پر بھی بجل گری تھی۔ میں چونکھ اڑیسہ کے بدحال کے سانوں اور عوام پر کھل کر لکھتا تھا اس لیے میرا جرم تھین قرار پایا۔ ہندوستان کے مقامی ادب پر بھی میں نے ٹی مضامین لکھے (بٹوار سے کے بعد بالکل یہی صورت حال پاکستان میں تھی نے میوں اور مردوروں کے مسائل پرقلم اٹھانے والوں کو غدار اور مذہب دیمن قرار دیا جاتا تھا۔ نہ جانے کتنے ، دانشور اور صحافی اسی جرم میں بکڑے نے کا حق کے بعد حالات میں بچھ بدلاؤ آبا تھا)

یہاں نمک بنانے کارواج ہےاور ریا لیک پھیلی ہوئی صنعت ہےاس پرسر کار کا کنٹرول ہے۔ شروع میں سر کارانفرادی قوت اجرت پر حاصل کرتی تھی۔سالٹ ایجنٹ تمام انتظامی امورسرانجام ریا کرتا تھا جس کے عوض وہ چار ہزار تخواہ یا تا تھا۔ سالٹ داروغہ کو ماہانہ پچاس یا جالیس رویے ملتے تھے بعد میں سرکار نے اس صنعت کو کونجی اجارہ داروں کے حوالے کر دیا تھا (جس کوموجودہ ز مانے کے امریکی نظام میں نجکاری کہا جا تا ہے گویا نجکاری دو تین سوبرس پہلے کے زمانے میں بھی نرآ بادیاتی سامراجیت کے عقیدت میں اس طرح شامل تھی کیونکہ سرمایید دارانہ نظام اور اس کی ا نتصادیات کالائح عمل نجکاری کے ستون پر کھڑا تھا جیسے کہ دہ اب بھی ہے بلکہ موجودہ دور کی تر تی یا فتدسر مابیدداری مجکاری کےمعاملے میں زیادہ حساس اورانتہا پیندہے اور حیا ہتی ہے کہ اس عمل میں اتن تیزی اور وسعت پیدا ہوئے کہ تمام دنیا کے ذرائع و وسائل پیداوار منڈیاں سرمائے کے ذ رائع' سیاست اورا قتد ارواختیار سب صرف چندارب پتی اور کھر ب پتی خاندانوں تک محد د دہوکر رہ جائیں اور ریاست وقوم بعن عوام کی اکثریت کا دیہانت واقع ہوجائے گویاسر مایہ داری کارل مار کس کے ضابطے کی ریاست کا خاتمہ ہو جائے گا اور تمام امور عوام کی تحویل میں آجائیں گے دوسری انتہا کی طرف جار ہی ہے جہاں عوام کی جگہ چندا جارہ دار دولتمند خاندان لے لیں گے ) نجکاری اور کرپشن کا چولی دامن کا ساتھ ہوتا ہے یہی وجہ ہے کہ نمک کی پیداواری صنعت میں کرپشن کی کوئی صرنہیں تھی۔ بورڈ آف ریونیوکر پٹن کورو کئے کے نت نئے طریقے اختیار کرتا تھا مگر کر پٹن کی عادی قوتیں ان کے مقابلے میں نے نے طریقے نکال لیتی تھیں۔اسکلنگ کی وجہ سے تین سے چارروپے کا بھاری ٹیکس تھا جوسر کارنے لا گوکرر کھا تھا ( دنیا کے تمام سر مایید دار ملکوں میں جہاں نجكارى كوعقيدے كى حيثيت حاصل ہے اسى طرح كاكر پثن ہے اور كوئى حكومت اس پر قابونہيں يا سکی ہے کیونکہ نجی اجارہ بیویاری اور سرمایہ دار کرپٹن کے وہ وہ نئے طریقے کھوج لیتے ہیں جو گمان میں بی نہیں آسکتے ہیں حی کدان کی حکومتیں انظامیداور سیاست کارتک اس کر پشن کا حصہ ہوجاتے ہیں ) نمک کی پیدادار کے اجارہ داروں کی بختی کا بیرحال تھا کہ کوئی متعلقہ مخص اینے استعمال کے

ليے تھوڑا سامھى نمك نہيں لے سكتا تھا۔ بيرجرم قرار ديا جاتا تھااوراس پرجرمانہ يا قيديا دونوں سزائیں دی جاتی تھیں۔ پولیس بڑے بڑے اسمگلروں کےخلاف تو پچھ بھینہیں کریاتی تھی مگر غریب بیواو ن اور مز دورون کوخوب پکڑتی تھی'ان کوسزائیں دیتی تھی اور موقع یا کرغریب عورتو ن کے ساتھ بدسلوکی کرتی تھی (پولیس کا بیکردار جو کہانیسویں صدی میں تھا آج بھی وہی ہے بلکہاس سے بھی زیادہ آ گے بڑھ گیاہے) ربو نیو بورڈ نے ایک کارنامہ بیانجام دیا کیفریب مزدوروں کوسزا دیے پر پولیس کوانعامات دینا شروع کر دیا۔ مجھے اتنا ظالمانہ طریقہ پسند نہیں آیا۔ چنانچہ میں نے احکامات جاری کر دیئے کہ پولیس غریب مزدوروں پر ہاتھ نہ ڈالے۔ان کو انعامات دینے کا طریقہ بھی میں نے بند کر دیا۔ان اقد امات کے بعد تو میرے سریر آ فت ٹوٹ پڑی اور حکام بالا اس قدر چراغ یا ہوئے کرریونیو بورڈ نے میری گردن ناپ دی۔میرے بس میں جو ہوسکتا تھا میں نے کیا مرتج یہ ہے کہ جو جیسے چندا گریز دکام اگر چاہے بھی توبیکام نہیں کر سکتے تھے۔سانحہ توبی تھا کہ جن برظلم کے پہاڑتوڑے جاتے تھے وہ ایک لفظ منہ سے نکالنے کی جرات نہیں کرتے تھے کیوں کہ اگروہ بولنے یا حتی ج کرنے کی جسارت کرتے بھی تو طاقتورا جارہ داروں اورسر کار کی انقامی کارروائی کی زدمیں آجاتے (ہمارے یہاں تو آج بھی بالکل بیصورت حال ہے حتیٰ کہ عوام میں احتجاج ومزاحمت کی جوصلاحیت ماضی میں ہوا کرتی تھی اب وہ بھی باتی نہیں رہی ہے )

زمیندار طبقہ اپنے مزارعوں اور علاقے کے لوگوں سے بھانت بھانت کے نیکس وصول کرتے تھے ان میں بیشتر نیکس بالکل غیر قانونی تھے۔علاقے میں دو ہرے قانون لا گوشے ایک طرف تو سرکاری قوانین اور دوسری طرف زمینداروں کے اپنے قوانین ۔جس میں زمانے میں تارکی لائنیں بچھائی جارہی تھیں تو زمینداراپنے علاقے کے غلاموں سے کہہ کرئیکس لیتے تھے کہ سرکار ان سے نیکس ما گئی ہے۔ جبکہ سرکار نے کسی تم کا ایسا فیکس نہیں لگایا تھا۔ سرکار کو بھی اس سے کوئی غرض نہیں کہ دمیندارکس طرح کھی زیادتی کررہے ہیں۔ حکام کو پہلے ہی کہد دیا گیا تھا کہ وہ زمینداروں کے معاملات میں مداخلت نہ کریں کیوں کہ اپنے علاقے میں سب بچھ کرنے کا ان کو زمینداروں کے معاملات میں مداخلت نہ کریں کیوں کہ اپنے علاقے میں سب بچھ کرنے کا ان کو

حق ہے۔ اس زمانے میں جب لارڈ میواوران کی بیوی اسٹیمر پرسفر کے لیے جانے کو تھے ایک افغان نے ان پرحملہ کر دیااوروہ دونوں مارے گئے ۔ ضلع بالاسور کا ایک مینویل بھی میں نے لکھا تھا جس میں علاقے کی تاریخ جغرافیائی تفصیلات اور دوسرے معاملات میں نے قلمبند کیے تھے۔ انڈین اپنٹی کوئیٹی اور جنرل آف ایشیا مک سوسائی میں میرے مضامین برابرشائع ہوتے تھے۔

1866ء میں اڑیں بھی خطرناک قحط کی زدمیں آیا۔انگریز سرکار کی پالیسیوں اور انتظامی كارروائيول نے حالات كومزيد بدتر كر ديا تھا۔ كوداموں ميں جواناج محفوظ تھا برباد ہو كيا اور چوہاسے کھا گئے۔ گورز ٹمیل کے اقد امات سے بیصورت حال پیدا ہوئی تھی۔میرے ساتھ ان کا سلوک بہت خراب تھااورانی بلیک بک میں انہوں نے میرے خلاف خوب خوب زہرافشانی کی تھی۔اڑیسمیں اکثر جگہ مجھے بت اور مجسم ٹوٹے ہوئے دکھائی دیئے تفتیش کرنے برمعلوم ہوا کہ مسلمان جب کسی علاقے پر قبضه کرتے تھے تو بتوں اور مجسموں کوتوڑ ڈالتے تھے۔اڑییہ پرجس پہلےمسلمان نے 1570ء میں قبضہ کیا تھااس کولوگ کالا پہاڑ کہتے تھے۔اڑییہ پرانے مندروں' مجسموں' عمارتوں اور دوسرے آثار کا خاصا بڑا مرکز تھا۔سومیں نے ان کےمشاہدے اور ان کی تحقیق کا کام جاری رکھا۔اس عنوان پر بھی میر ہے مضمون بنگال ایشیا تک سوسائی جزل جلدسترہ 1875ء میں شائع ہوئے تھے۔ا تفاق کہاس زمانے میں کمشزریون شاموجو ذہیں اوران کا جارج مجھ کودیا گیا تھا جس کی وجہ سے میری تخواہ تین ہزار روپیہ ہوگئ گرمجھ پراس قدر قرض چڑھ چکا تھا كمتين بزار بھى بہت كم يزتے تھے۔ اخراجات كے بوجھ كى ايك دجديہ بھى تھى كەمىرے آئھ يے تھے۔ برطانوی ہندسرکارنے 1803ء میں اڑیہ کو بھی اپنی صدود میں شامل کرلیا تھا۔علاقے کے تمام چھوٹے بڑے زمینداروں اور راجاؤں مہاراجاؤں سے جومعاہدہ ہواتھااس کی روسےوہ پابند تھے کہ نگریز سرکار کے خلاف ہتھیا رنہیں اٹھا ئیں گے اور طے کیے گئے ٹیکس ادا کرتے رہیں گے۔ انگل اور بائلی کے راجاؤں نے جو بدترین ظلم کرنے کے عادی تھے اورعوام کی زندگی کواجیرن بنار کھا تھاانگریزوں کےاحکامات ماننے ہےا نکار کردیا تھاانہوں نے بغاوت کی بھی کوشش کی گران کو پیے

اندازہ نہ ہوا کہ اب وہ مٹی کے شیر ہیں۔ انگریزی سرکارنے انگل کے راجہ کو پکڑ کر جیل میں ڈال دیا بائل كراجه كابھى يمى انجام موااور علاقے كوسركارنے اپنى مل دارى ميں لےليا-1877ء تك اگریزوں نے تمام راجاؤں اور مہاراجاؤں کوان کے علاقوں میں حکمرانی کی اجازت دے رکھی تقی کسی راجد یا مهاراجه کواگر انگریز حکام سے کوئی شکایت ہوتو وہ کمشنر سے رجوع کرنے کا بھی حق رکھتا تھا۔ راجواڑوں کا بیرنظام بہت قدیم تھا۔ ہرراجہ پر بیدلازم تھا کہوہ دربار میں ایک برہمن یر دھان منتری کا اہتمام کر ہے۔ پر دھان منتری کا موجود ہونا ایک مقدس نہ ہی فرض تھا وہی ہندو دھرم کے قاعدوں اور سنسکرت کی مقدس کتابوں کے احکامات کی تشریح کرتا تھا اور جوتشری وہ کرے وبى حرف آخريجى جاتى تقى \_ برہمن پر دھان منترى دھرم كے عقيد ہے كا پورا بورا فاكدہ اٹھا تا تھااور خواہ اس کے ا د کامات بدترین انسان میثنی اورظلم پر ہی کیوں نہبنی ہوں ان کو دھرم کی وجہ سے صحیح معجما جاتا تھا۔ راجہ خواہ کتنا ہی طاقتور کیوں نہ ہواگر برہمن کے احکامات سے روگر دانی کرتا تھا تو اس کوسزا بھکتنا پڑتی تھی۔ان سزاؤں کا اعلان برہمن کرتا تھا (بیصورت حال قرون وسطیٰ کے یور بی کلیساؤں سے متی جلتی تھی ) راجاؤں اور مہاراجاؤں کوسز ائے موت دینے کی کھلی چھٹی تھی جس کی وجہ سے علاقہ ظلم و ہر بریت کی زوییں رہتا تھا۔ گائے کا ٹنا چونکہ ہندو دھرم میں بہت برا یا پے تھااس لیے گائے کا نے والے کو بھی موت کی سزا دی جاتی تھی انگریز سرکار نے راجاؤں اور مہارا جاؤں سے سزائے موت دینے کا اختیار چھین لیا۔ کونجمراس علاقے کا بڑار جواڑہ تھا جہاں ز ماندقد يم سے انساني قرباني كى مقدس دھار مك رسم رائح تقى \_ جب كوئى راج تخت ير براجمان موتا تھااوراس کا جشن منایا جاتا تھا تو پہلے ایک انسان کی قربانی کی رسمیں ادا کی جاتی تھیں اور راجہاس قربان ہونے والے شخص کے گھر والوں کو جائیداد بھی دیتا تھا۔ایک انگریز نمشنرنے جوایک رسم تاجیوش میں بلایا گیا تھااس رسم پر پابندی لگا دی چنانچداس کے خلاف بنگامہ بریا ہوگیا اور بات بڑھ گئی مگر کمشنر بھی اپنی دھن کا پکا تھا ضد پر اڑ گیا۔مہاراجہ اوراس کے صلاح کاروں نے صورت کی نزاکت کو بھانپ لیا کیونکہ اب ہندوستان ایک سے دوسرے سرے تک تاج برطانیہ کی عمل داری

میں شامل ہو چکا تھا اور راجہ مہارا جاؤں کے مزے اگریزوں کے رحم وکرم تھے اس لیے کمشنر سے صابح ومشورے کئے گیے اور طے پایا کہ وئی ایساطریقہ کھوجا جائے کہ سانپ بھی مرجائے اور الشی بھی نہ نوٹے ۔ آخر میں طے پایا کہ قربانی کا آدی راجہ کے سامنے لایا جائے ۔ راجہ اسے تلوار کی نوٹو نے ۔ آخر میں طے پایا کہ قربانی کا آدی راجہ کے سامنے لایا جائے ۔ راجہ اسے تلوار کی نوٹ نوٹ کے بھوٹے والوں نوٹ سے چھوٹے گا اور اس کے چھوٹے ہی آدی کو اس طرح زمین پر گرجانا ہوگا کہ وہ دیکھنے والوں کو مراہوا محسوس ہو۔ اس کو اٹھا کر باہر لے جایا جائے گا اور پھروہ آدی علاقہ چھوٹر کر کسی دوسرے علاقے میں نہیں آئے گا۔

درس یال کا راجه بهت بد کردار تھا ایک بارایے کسی ما تحت کی بیوی کوزبردسی اٹھوالیا اورایے حرم میں داخل کرلیا۔اس کے پتی نے چنے یکار کی تو اسے جلاوطن کردیا گیا اور دھمکی دی گئی کہ اگروہ علاقے میں دیکھا گیا تو جان سے مار دیا جائے گا۔اس کی جوبھی جائیدادتھی راجہ نے ضبط کرلی۔ جا وطنی کے بعداس کی ٹر بھیر کچھا سے اوگوں سے ہوئی جنہوں نے انسانی ہدردی کی بنایراس کی مدا کی اور ہمت کر کے راجہ کے پاس بھی گئے ۔اس پر دباؤ ڈالا کہوہ پیوی اور جائیدا دواپس کرد ہے ورنہ بڑے صاحب ( یعنی انگریز حاکم ) سے رجوع کیا جائے گا۔ وہ خود بھی بیوی اور جائیداد حاصل کرنے کے لیے داجہ کے پاس آیا۔ راجہ نے اسے پکڑ کرجیل میں بند کردیااوراس کےجسم کوجلایا گیا اور جب وہ نیم مردہ ہو گیا تو اسے دریا کے کنارے پھینکوا دیا گیا۔ پچھر شتے داروں نے اسے ڈھونڈھ لیا'شہر لے گئے اسپتال میں علاج کروایا اور جب وہ ٹھیک ہوگیا تو بہلوگ میرے یاس آئے۔میں نے ان کی بیتا سی اور راجہ کے دیوان کو برطرف کر کے وہاں اپنا ایک آ دمی بھیج دیا۔ راد ہا گ كرميرے ياس آيا اورائي پكرى اتار كرميرے بيروں پر ركھ دى ميں نے اين آ دمیوں کو تھم دیا کدراجہ کومیرے سامنے سے ہٹا دیا جائے دربار میں میرے آ دمی نے جود یوان کا فرس انجام دے رہاتھامیرے احکامات کا اطلاق کیا۔ راجہ نے نہ صرف اس کی بیوی بلکہ جائیداد بھی والبن كردى۔ ميں نے اپنے حكام بالاكو بيەشوره ديا كەراجەكے تمام حقوق ختم كرديئے جائيں مگر حک م بالا نے اس مشور ہے کورد کر دیا البتہ یہ طے کی راجواڑے کے انتظامات کی ٹکرانی انگریز حکام

کریں۔اس رجواڑے میں اب ایسے قبائلی گرہوں کی کی نہیں تھی۔جو درختوں کے پتوں کا لباس بہنتے تھے درختوں کے حصوں کو کھاتے تھے اور تیر کمان سے شکار کرتے تھے بی قبائل نرے جاہل اور قدامت برست تھے۔

دھینکنال کاراحہ سب سے دولتمند تھااس کاتعلق گرجت قبلے سے تھا پوراعلاقہ جنگلات سے گھر اہوا تھا اس کی ماتحت رعایا بھی خوش حال تھی۔ راجہ نے رعایا کے لیے اسپتال اور اسکول بھی بنوائے تھے مگراس کونشہ بازی کی لت لگی ہوئی تھی جس کا علاج اسٹیورٹ کررہے تھے۔ایک دواجو اسٹیورٹ نے دی تھی اتفاق سے موجو دنہیں تھی سوایک آ دمی بھا گا ہواا سپتال آیا۔رات بہت زیادہ ہو چکی تھی ویاں کو ئی ڈاکٹر موجو ذہیں تھاصرف ایک بنگالی ڈاکٹر تھا جواس وقت گہری نیند میں سور ہا تھااسے جگایا گیااس نے نیندہی کی حالت میں کوئی دوادے دی جس کواستعال کرنے کے بعدراجہ کی حالت احیا تک بگڑ گئے۔ بنگالی ڈاکٹر نے نیندکی حالت میں دواکی بجائے زہردے دیا تھا۔اس واقعہ کی جب اسے اطلاع ہوئی تو وہ اسی وقت فرار ہو گیا اور ایساغا ئب ہوا کیہ پولیس بھی اس کا کھوج نہ لگاسکی ۔مہار احبہ نج تو گیا گرزیادہ روز تک زندہ نہیں رہا۔اس کا بیٹا نابالغ تھا چنانچہ باپ کی موت کے بعد گدی پر براجمان نہیں ہوسکتا تھا اس لیے قاعدے کے مطابق ریاست کا تمام انتظام اس وفلت تک کے لیے جب تک کہ وارث تخت بالغ نہ ہو جائے انگریز سرکار نے سنجال لیا اڑیہ میں بیجی روایت تھی کرراجہ کی موت کے بعداس کے حرم کو بھی ختم کر ڈیا جاتا تھا۔ عورتیں آ زاد کر دی جاتی تھیں اوران کو دوسر ہے مردوں کے ساتھ بیاہ کرنے کی اجازت ہوتی تھی البنہ وہ عورتیں جو گا بھن ہوں ان کوحرم میں رہنے دیا جاتا تھا اور ان کو طے کیے گئے قاعدے کے مطابق گزارہ الاونس بھی ملتار ہتا تھا۔ اڑیہ کے ایک راجہ کو بہت اعلیٰ اورخصوصی مرتبہ حاصل تھا۔اس کے بارے میں ہندوؤں کو یقین تھا کہ وہ سب سے بڑے خدا کا جسمانی ظہور ہے اس لیے خودخدا ہے اس خدا کو ہندوجگن ناتھ کہتے تھے بارہویں صدی میں اڑیسہ کے داجہ نے جگن ناتھ نام کا مندر بھی بنوادیا تھا۔اس کے بعد جوراجہ گدی پر بیٹھتا تھا جگن ناتھ مندر کا بھی سر براہ ہوتا تھا چنا نچیاس مندر کو

بہت زیادہ جائیداد بھی حاصل ہوگئ تھی اور مندر کا برہمن بھی بے تاج بادشاہ بناہوا تھا۔ برہمن دھرم کے بھیس میں اول نمبر کے بدمعاش ہوس پرست اورعوام دشمن ہوتے تھے اور یاتر یوں سے دھرم کے نام پر بھتہ بھی وصول کرتے تھے۔مندر میں صرف ہندو ہی داخل ہو سکتے تھے کوئی انگریزیا انگریزوں جیسالباس بہننے والامندر کے حدود میں قدم نہیں رکھ سکتا تھا۔مقامی مجسٹریٹ جویاتریوں کے انتظامات اور ان کی د کیمہ بھال کے لیے مقرر کیا جاتا تھا اس پر لازم بھا کہ دھوتی پہنے' سر منڈ وائے' اور ننگے ہیر ہو۔مندر کے اندر جانے کی اسے بھی اجازت نہیں تھی۔ جگن ناتھ کے معنی خدائے عالم ہوتے ہیں ۔ کرشن کے لیے بھی بینام مستعمل ہے جوخداوشنو کی تجسیم مانا جاتا ہے۔ ایک میلے کے دوران راجہ نے بربریت کا مظاہرہ کیا گویا ہندوؤں کےعقیدے کی روسے بھگوان جگن ناتھ نے بربریت کی سووہ جائیز تھی عوام کے کٹرین کے انتہا پتھی کہ وہ بھگوان کے کسی بھی ظلم كظلمنيس بجحة تصاور كہتے تھے كہ جس كولوگ ظلم بجھتے ہيں وہ ظلمنہيں ہاس ميں بھى ہمارى بھلائى كاكوئى ببلوب جوصرف بعلوان بى جائلة بين يعنى جلن ناته يعنى راجه جائة بين -الكريز سركاراس فتم کے کٹرین کوجس میں جہالت کی ہوآتی ہوکہاں برداشت کر سکتے تصسوانہوں نے راجہ یعنی خدا یر ہاتھ ڈال دیا راجہ کو گرفتار کیا سزا دی اور اسے جلاوطن کر کے جزائر انڈیان بھیج دیا 1878ء میں بمجھے چٹا گانگ کا نکشنر بنایا گیا۔ جب میں روانہ ہونے کے لیے جو بڑا گھاٹ پہنچا تو بورپین اور ہندوستانی لوگوں کا جم غفیر د کھے کر دنگ رہ گیا بیلوگ مجھے الوداع کہنے جمع ہوئے تھے۔ مجھ پرعجیب تاثر حاوی رہااورعوام کی الی پرخلوص محبتوں کو میں نے اپنے شعور میں بسالیا۔میرے ذہن میں وہ منظر بس گیا ہے جب اسٹیم دھیرے دھیرے چلا اورلوگ دورسے ہاتھ ہلاتے رہے بعضوں کے آ تکھوں میں آنسوبھی تھے اور میری ہوی بھی رونے لگی تھی۔ بچ ہے کہ آپ لوگوں سے پرخلوص اور بِغرض محبت کیجئے اوران کوانسان مجھئے تو وہ بھی آپ کا دایاں ہاتھ بن کرآپ کے ہوجا کیں گے کم ے کم گھر سے روانہ ہوتے وقت تو میرے گمان میں بھی نہ تھا کہ اتنا بڑا جموم صرف مجھے رخصت کرنے آئے گا۔شام کے سائے تاریک ہورہے تھے اسٹیمر دور ہوتا جار ہا تھا ہاوڑا کے بل پرلٹلتی

ہوئی گیس بتیاں جھل مل جھل مل کررہی تھیں۔ چٹا گانگ میں ایس نسلیں نظر آئیں جو ہر ما کے لوگوں ہے ملتی جلتی تھیں ان کومگھ کہتے ہیں ۔ان کےعلاوہ یہاں کی بڑی اکثریت مسلمان ہے گرمسلمان بہت زیادہ جھکڑالو ہوتے ہیں ان کی آخری منزل عدالت اور کچبری ہوتی ہے۔ بعض مسلمان ملاحول سے رابطہ ہوا جو بہت ذہین اور ہمت والے تھے۔ دوسرا قبیلہ جو یہاں آباد ہے جیکا کہا جاتا ہے ان کے بارے میں پیفقرہ بھی زبان زدخاص وعام تھا کہان کے بچے ماں کے پیٹے سے اسٹامپ پیپر لے کر پیدا ہوتے ہیں۔ پرتگالیوں نے اپنے زمانے میں چٹا گا نگ کو بندرگاہ بنا دیا تھا۔ وہ پندر ہویں صدی عیسوی میں یہاں آ کر آباد ہوئے تھے اور مغل حکمرانوں کواپنا دشن سمجھتے تھے۔ یہاں یور پی لوگوں اور فرانس والوں کے بھی بڑے بڑ للد گودام تھے مسلمانوں کی غریب اور تباہ حال اکثریت جھونپڑیوں میں رہتی ہے۔علاقے میں عدالت دفتر وں ایک پروٹسٹنٹ چرچ اور ایک اسکول کی عمارتیں ہیں۔ایک ڈاک گھر بھی بناہوا ہے۔گھروں میں نوکری کرنے والے بہت زیادہ معاوضہ لیتے ہیں۔ ریتلی ڈھلوانوں پر جائے کے باغات ہیں ہندوستان کے دوسرے علاقوں کے مقالبے میں چٹا گانگ کی جائے اچھی ہوتی ہے۔ سیلون میں ان دنوں جائے کی کاشت شروع نہیں ہوئی تھی۔ جائے کی کاشت کے اجارہ دار پورپین تھے خصوصاً اسکاٹ ۔ایک چھوٹا سا محلّہ فرانس والوں کا بھی تھا۔ان دنوں علاقے کے ڈپٹی کمشر میجر ریوینس تھے۔رنگ متی شہر میں بہت بڑی اورمنظم چھاؤنی تھی جومقامی قبائل کے حملوں سے بچاؤ کاموڑ ذریعہ بھی تھی۔

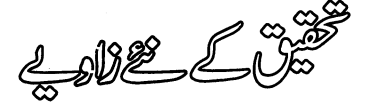
گورزایشلے ایڈن مجھے بالکل پندنیس کرتا تھا (قرۃ العین حیدر نے ایشلے کا کردارائی ناول آگر ہے الیسے جونیئر حکام کو بٹھا دیا تھا جواس کے عدریا بیس پیش کیا ہے ) اس نے میر سے سر پر کئی ایسے جونیئر حکام کو بٹھا دیا تھا جواس کے چھے سے ایک ایساعلاقہ تھا جہال سرکاری عملے کوزیادہ تخوا ہیں ملنا چا ہے تھیں گریہاں تخواہ کم تھی لیون سرف سالا نہ ساڑھے تین سو پونڈتھی ۔ ایک روز کمشنر صاحب بہادر کو مبارک کباد دینے کے لیے مونگ چیکا اور دوسر نے تبیلوں کے داجہ آئے تھے ۔ رائج روایت کے مطابق اگروہ آئے تو ان کو کھانا کھلایا جاتا۔ ان کا حلیہ بالکل منگولوں جیسا تھا اور کا نوں میں بڑا سا سوراخ تھا ان کے کان بھی کھانا کھلایا جاتا۔ ان کا حلیہ بالکل منگولوں جیسا تھا اور کا نوں میں بڑا سا سوراخ تھا ان کے کان بھی

نبتابڑے تھے۔ان کے سامنے مڑی ہوئی سزیتاں بچھادی گئیں جن میں کھانے کے لیے انڈ کے چاول اور مرجیں وغیرہ تھیں۔ان قباکیوں کے ساتھ جوعورتیں آئی تھیں میری ہوی نے ان کے ساتھ کس طرخ بات چیت کی کہ انہوں نے اسے گھیر لیا اور خوب لیٹ لیٹ کر گلے لگایا۔ بچوں کو گود میں لے لے کر بیار کیا۔ بجھے چھالیا اور پان کے بیکٹ پیش کیے گئے۔ان قبا کئیوں کی مہمان گود میں لے لے کر بیار کیا۔ بجھے چھالیا اور پان کے بیکٹ پیش کیے گئے۔ان قبا کئیوں کی مہمان داری کے تمام اخراجات سرکا رادا کرتی تھی کیونکہ ان کا تعاون حاصل کیے بغیران بہاڑی علاقوں میں حکومت کرنا مشکل تھا۔ (ہمارے یہاں بھی اسی قسم کی روابات دیہاتوں میں انج ہیں ہمارے مرکاری حکام بالا جب کی شہر میں ملازمت شروع کرتے ہیں قشہر میں رہنے والے بڑے چھوٹے زمینداراورام راءوشر فاان سے ملا قات کرنے بینچتے ہیں جن کے تعاون کے بغیر علاقوں پر حکومت کرنا ممکن نہیں ہوتا ہے۔ بیروایت اب بھی جاری ہے) چکیا قبائل بودھ مت کے بیروکارضرور ہیں۔ مرکام سابی زندگی میں وہ ہندوؤں اور مسلمانوں کے ذہی معاملات اور تہواروں میں بھی راجہ قبریش چند تھا مگراس کا باپ مسلمان تھا۔علاقے کے مسلمانوں کا رویہ بھی مفاہمتی اور معقول راجہ قبریش چند تھا مگراس کا باپ مسلمان تھا۔علاقے کے مسلمانوں کا رویہ بھی مفاہمتی اور معقول تھا۔

اس کی نوٹ کے اندرائی سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ چٹاگا تگ میں قیام کے اٹھارہ مہینے بہت بخت گورے تھے۔ ان کا برابیٹا بر یلی میں تھا جس سے ملنے وہ بر یلی بھی گئے تھے اس کا نام ڈیوڈ تھا اور وہ فوج میں ملازم تھا۔ دوسرا بیٹا فریڈرک انڈین سول سروس سے وابستہ تھا۔ اس نے ہندوستانی زبانوں کی تعلیم کے لیے یو نیورٹی میں بھی واخلہ لے لیا تھا۔ وہ بھی 1887ء میں ایک ہندوستانی اخبار نے اس کے خلاف ایسی مہم چلائی کہ ان دنوں کی سب اعلی پوسٹ یعنی بورڈ آف میدوستانی اخبار نے اس کے خلاف ایسی مہم چلائی کہ ان دنوں کی سب اعلی پوسٹ یعنی بورڈ آف ریونیو سے اسے فوراً ہٹا دیا گیا۔ 1887ء میں اس کے عہد سے کو مزید گھٹا کرا سے بھا گیاور کا کمشز بنا دیا گیا تھا۔ دکام بالا کے اگریز طبقے سے اس کی نہیں بنتی تھی۔ اس نے بہت زیادہ دشمنیاں پیدا کر لی تقسیس ۔ وہ منہ پھٹ تھے کو می طبقاتی حیثیت کو بھی چینج

كرنے لگا تھا۔

1867ء میں میری کتاب'' آوٹ لائن آف انڈین فلالو جی'' شائع ہوگئ تھی جس کا اردو ترجمہ کھو سے شائع ہوگئ تھی جس کا اردو ترجمہ کھو سے شائع ہوا تھا۔ جارج گیرین اس کا معاصر تھا۔ اور اس کی معروف تھا بلی گرامر پر رائے بھی قلمبند کی تھی۔ اس کے تیسر سے بیٹے کرسٹوفر کک کو بعد میں ملازمت مل گئی تھی۔ بمینر کو ہندوستان میں مستقل رہنے کی اجازت نہیں دی گئی البتہ کرسٹوفر 1947ء تک ہندوستان ہی میں رہا۔ 1947ء کے بعد وہ واپس انگلتان آگیا تھا (جمیز کا 1902ء میں لندن میں انتقال ہوگیا تھا)۔



# تقسيم ہند: مختلف نقطہائے نظر

### ڈاکٹرمبارک علی

تقتیم ہند (1947) ہندوستان کی تاریخ کا ایک ایساواقعہ ہے کہ جس کے سیائ ثقافتی اور سابی پہلو ہیں۔ اب تک اس موضوع پر زیادہ ترکام سیاسی نقط نظر سے کیا گیا ہے۔ لہذا اس مقصد کے تحت مورخوں نے سرکاری دستاویزات 'سیاسی جماعتوں کے ریکارڈز' اخباروں کی خبرین' لیڈروں کے بیا تات اوران کے درمیان ہونے والی باہمی گنت وشنید اور کا نفرسوں کی روشنی میں کتا بیں کھی ہیں۔ ان تحریوں کی اپنی جگہ اہمیت ہے کیونکہ سیاسی فیصلے او پرسے ہوتے ہیں اور پھر وہ لوگوں پر ان کی مرضی کے خلاف مسلط کر دیئے جاتے ہیں۔ لیکن ظاہر ہے کہ تقسیم ہند کا تعلق صرف سیاست سے نہیں تھا' اس کی وجہ سے لوگوں کی زندگیوں پر گہرے اثر ات پڑئے اس کا اندازہ ان چند یا داشتوں یا لوگوں کی سوائے حیات سے ہوجا تا ہے کہ جس میں تقسیم کا ذکر ہے۔ اگر چداب پچھ مورخوں نے اس موضوع کوسیاست سے علیحدہ ہے کہ جس میں تقسیم کا ذکر ہے۔ اگر چداب پچھ مورخوں نے اس موضوع کوسیاست سے علیحدہ ہے کہ جس میں تقسیم کا ذکر ہے۔ اگر جداب پچھ مورخوں نے اس موضوع کوسیاست سے علیحدہ ہے کہ جس میں تقسیم کا ذکر ہے۔ اگر جداب پچھ مورخوں نے اس موضوع کوسیاست سے علیحدہ ہے کہ جس میں تقسیم کا ذکر ہے۔ اگر جداب پچھ مورخوں نے اس موضوع کوسیاست سے علیحدہ ہے کہ جس میں تقسیم کا ذکر ہے۔ اگر جداب پچھ مورخوں نے اس موضوع کوسیاست سے علیحدہ ہے کہ جس میں تقسیم کا ذکر ہے۔ اگر جداب پچھ مورخوں نے اس موضوع کوسیاست سے علیحدہ ہے کہ جس میں تقسیم کا ذکر ہے۔ اگر جداب پچھ مورخوں نے اس موضوع کوسیاست سے علیحدہ ہے کہ جس میں تقسیم کا ذکر ہے۔ اگر جداب کھی کا دوسر انجرت بھی تک اس کے اور دوسر سے پہلوتشنہ ہیں۔ ہو تو تو ہو تو ہوں کونکال پھینکا اور انہیں ہے گھر بنا کر اجنبی بنادیا۔ کیساتھ سے نے گھر بنا کر اجنبی بنادیا۔ جس نے لوگوں کی جڑ دوں کونکال پھینکا اور انہیں ہے گھر بنا کر اجنبی بنادیا۔

تقسیم ہندی تاریخ نولی کے سلسلہ میں یہ بات بھی یا در کھنے کے قابل ہے کہ اس واقعہ کے بارے میں نسل درنسل نقط نظر بدلتار ہاہے۔ وہنسل کہ جس نے اس تقسیم کا مشاہدہ کیا' یا اس عمل سے گزری' اس کی رائے اس کے بارے میں اور ہے' اس کے مقابلہ میں آنے والی نسلیس کہ جنہوں

نے اس واقعہ کے بارے میں سنا ہے یا پڑھا ہے وہ اس کو کسی اور ہی نظر سے دیکھتے ہیں۔اس کے علاوہ طبقاتی تعلق ہے بھی اس واقعہ کودیکھا گیا ہے بیوروکریٹس سیاستدان اور تاجر جب کہ عام لوگوں کو چونکہ ایسے تجربات تحریر میں لانے کا موقع نہیں ملتا ہاں لیے ان کی رائے ہمیشہ حیب جاتی ہے۔اگر چہاس بات کی کوشش بھی ہوتی ہے کہ عام لوگوں سے بات چیت کر کے اور ان سے انٹرویو لے کران کے تاثرات کوتاریخ کا حصہ بنایا جائے کیکن ایسی کوششیں بہت کم ہوتی ہیں۔ تقسیم کے موضوع پر اگر چہ اب بہت لٹر بچرشائع ہو چکا ہے مگر یہاں پر چار کتابوں کے بارے میں ذکر ہے کہ جن کے مصنفوں نے اسے بحثیت مجموعی نہیں بلکہ کلڑے کرکے دیکھا ہے۔ ان میں پہلی کتاب ڈیوڈ بیچ (David Page) کی "Prelude to Partition" ہے۔اس کتاب میں خاص طور سے 1920ء کی دہائی میں ہونے والے واقعات پرخاص توجہ دی گئی ہے۔ ڈیوڈ پیج نے اس سوال کا جواب ڈھونڈنے کی کوشش کی ہے کہ آخر کیا وجہ تھی کہ ہندواور مسلمان جوصدیوں سے ایک ساتھ پرامن رہ رہے تھے وہ ایک دوسرے کے دشمن ہو گئے 'اوران اختلا فات اورنفرتوں نے فرقہ واریت کو پیدا کیا۔ان وجوہات کی ابتداءوہ ان اصلاحات ہے کرتا ہے کہ جو برطانوی حکومت نے ہندوستان میں شروع کی تھیں۔مثلا 1880ء میں جب لوکل سلف ڈسٹر کٹ لیول اور میونسپلٹی کے ابتخابات شروع ہوئے واس نے تعداد کی اہمیت ہندواورمسلمان دونوں پر واضح کر دی کہ جس کمیونی کی تعداد زیادہ ہو گی وہ الکشن میں جیتے گی۔ 1909 ء کی اصلاحات کاتعلق صوبائی الیکشن سے تھا'اس کا ایک اثر توبیہ دوا کہ لوگوں کے لیے تو می مسائل سے زبادہ مقامی مسائل کی اہمیت ہوگئی۔ جب 1919ء میں صوبوں میں انتخابات کرا کے وہان ہندوستانی وزراء کو پچھافتیارات دیئے گئے تواب سیاست کی حیثیت صوبائی ہوگئ۔ جب1935ء کے ایکٹ میں سندھ کو جمبئی سے بدر کہا گیا تو اس نے صوبائی سیاست کی اہمیت کواور بڑھا دیا۔

اس کا نتیجہ کیا ہوا۔ برطانوی حکومت کا اس کے ذریعہ سے یہ مقصد تھا کہ تو می جماعتوں کو اور خاص طور سے کا نگرس کوتو ڑا جائے۔ کیونکہ ان اصلاحات نے صوبائی لیڈروں کو پیدا کیا اور ان کی اہمیت کو ہوئی۔ اس کی وجہ سے ثمالی ہندوستان میں پرانے مسلمان خاندانوں کا جواثر ورسوخ تھا اور ان کی لیڈر شپ قائم تھی وہ اس عمل سے ٹوٹ گی 'لہذا اپنی مسلمان خاندانوں کا جواثر ورسوخ تھا اور ان کی لیڈر شپ قائم تھی وہ اس عمل سے ٹوٹ گی 'لہذا اپنی

لیڈرشپ کے کھوجانے اور اثر ورسوخ کے ختم ہونے کا ڈران میں بیٹھ گیا'اس وجہ سے انہوں نے اپنی، قیادت کے استحکام کے لیے مذہب اور زبان کا استعال کیا تا کہ ان علامتوں کے ذریعے عام مسمانوں کو اکٹھا کرسکیس اور اپنی لیڈرشپ کو قائم رکھ سکیس۔

لیکن اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ جب 1937ء کے الیکٹن میں کا گرس کو کامیا بی ہوئی اوراس نے صوبوں میں اپنی حکومت قائم کر لی تو اس نے کا گرس کی پوزیش کو طاقتور بنادیا مسلم لیگ نے بھی صوبائی علاقوں کی اہمیت اوران کے مسائل کو سجھتے ہوئے کر ورمر کر اور بااختیار صوبوں کا مطالبہ کیا مسلم لیگ کو اس لیے اس وقت کامیا بی ہوئی جب اس نے صوبوں کے مسائل کو تو می مسائل پر اہمیت دی اس لیے دیکھا جائے تو سیاست نے جو عوبائیت کی شکل اختیار کی اس نے بالآخر ہندوستان کی تقسیم کی را ہیں متعین کیس۔

ڈیوڈ بیج نے اس پر بھی روشی ڈالی ہے کہ برطانوی حکومت نے کن طریقوں کو اختیار کرتے ہوئے ہندوستان کے امراء زمینداروں اور بااثر افراد کواپنے کنٹرول میں رکھا۔ مثلاً حکومت کی ملازمتیں اس پیریڈ میں ان امرااور زمینداروں کے لڑکوں کودی جاتی تھیں کہ جو حکومت کے وفادار سخے۔ 1896ء میں یوپی میں 161 ڈپٹی کلکٹرز سخے ان میں صرف 15 انٹر پاس سخے 9 کے پاس ڈگری تھی باتی اس سے آزاد سخے۔ 225 تحصیلداروں میں 14 انٹر پاس سخے اورصرف ایک کے پاس ڈگری تھی باتی اس سے آزاد سخے۔ 225 تحصیلداروں میں 14 انٹر پاس سے اور جی نہیں در جی نہیں در جی نہیں در گاموں کے لیے نامزدگی ہوتی تھی۔ قابلیت اور تعلیم کو وفاداروں پر ترجی نہیں در کی جاتی تھی ۔ قابلیت اور تعلیم کو وفاداروں پر ترجی نہیں در کی جاتی تھی اس وجہ سے جب کا گرس کا 1885ء میں قیام عمل میں آیا تو اس میں سے بے روزگار تعلیم کی اس لیے کا نگرس کو ابتدائی دور میں جمبئی میں کی قداد زیادہ تھی اس لیے کا نگرس کو ابتدائی دور میں جمبئی میں کا سیالی ہوئی۔

لہذا ڈیوڈ پنج کے نتائج کے مطابق فرقہ داریت کی ابتدااس لیے ہوئی کہ لوکل اور میونیل الکیٹن میں یو پی کے مسلمانون کو کم نشستیں ٹل رہی تھیں۔1913ء کے آگرہ میں ہونے دالے مسلم لیگ کے بیٹن میں جناح اور مظہر الحق جداگا نہ انتخاب کے خلاف قرار داد پاس نہ کراسکے کیونکہ ان لوگوں نے اس کی مخالفت کی کہ جومیونیل الکیٹن میں حصہ لیتے تھے۔

اس الیکش نے اکثریت واقلیت کی تفریق کو مذہبی بنیا دوں پر پیدا کیا یہی وجیتھی کہ ہندوؤں

اورمسلمانوں میں فسادات کی ابتدا ہوئی جس نے سیاست کے مل کے بر مصر ساتھ شدت اختیار کرلی۔

**(2)** 

تقتیم ہند بردوسری کتاب انتیاا ندرسنگھ کی ہے

(The Origin of the Partition of India) الميتانے 1935ء سے 1947ء تک کے دور برتبسرہ کیا ہے۔اس کے تقییس کے مطابق جناح اس دور میں ہندوستانی مسلمانوں کے حقوق کی صانت حاہتے تھے جب کہ ہندو اور کانگرس کے راہنماؤں کا نقطہ نظریہ تھا کہ اول انگریزی حکومت کے خاتمہ کی جدوجہد کی جائے۔ جب ملک آ زاد ہوجائے تو اس وفت ان مسائل وحل کر لیاجائے گا۔اس کی رائے کےمطابق 1940ء تک پاکستان کامطالبنہیں کیا گیا تھا۔لیکن 1937ء ہے 1939ء تک سیاست میں جوتبریلیاں آئیں انہوں نے ہنڈومسلمان اختلا فات کو بڑھادیا۔ ورنه صورت حال بیتھی کہ جناح ہے زیادہ صوبائی لیڈرز طاقتوراور بااثر تھے' جیسے فضل حسین پنجاب میں نضل الحق بنگال میں اور سندھ میں''آ زادمسلم یارٹی'' کی قیادت مسلم لیگ سے زیادہ مقبول تھی۔اس لیے 1937ء تک فرقہ واریت نے ہندوستان کی سیاست میں اہم کر دارا دانہیں کیا تھا۔ اس عرصه میں جوصوبائی الیکثن ہوئے ان میں بھی ہندو' مسلمان سوال نہیں اٹھایا گیا۔صوبائی سیاست ان نفرتوں سے دورتھی ۔لیکن جب1937ء میں کانگرس نے الیکش میں کامیا لی کے بعد وزارتیں بنائیں' تواس وقت بھی جناح کانگرس ہے سمجھونہ کرنے پر تیار تھے' مگرنہرو کے مطابق ہندوستان میں صرف کانگرس اور برطانوی حکومت ہی دو جماعتیں ہیں'اس برمزیڈریہ ہوا کہ جب کانگرس نے ''مسلمانوں سے رابط'' کی مہم شروع کی تو جناح نے اس پر رقمل کا ظہار کیا کیونکہ اس مہم کا مقصد بیرتھا کہ سلم لیگ کی قیادت کو کمزور کیا جائے۔ان حالات میں جناح نے مسلم لیگ کی دوبارہ سے تنظیم کی' کانگرس اور اس کی وزارتوں کے خلاف مہم چلائی ۔لیکن 1939ء تک مسلم لیگ ہندوستان کے تمام مسلمانوں میں مقبول نہیں تھی' اور نہ ہی اس وقت تک مسلمانوں کوایک''علیحدہ قوم'' کی حیثیت سے پیش کیا گیا تھا۔ 1939ء میں جب کانگرس نے وزارتوں سے استعفیٰ دیا تو جناح نے اس موقع کو پوری طرح سے استعال کیا اور ''یوم نجات'' بنا کرمسلم لیگ کے لیے راہ ہموار کی۔ 1940ء میں لا ہورریز ولوثن پاس ہوا۔لیکن بیریز ولوثن صوبائی مسلم سیاستدانوں اور راہماؤں میں مقبول نہیں تھا۔فضل الحق جنہوں نے اس ریز ولوثن کو پڑھا تھاوہ اس سے مطمئن نہیں تھے اور نہ ہی سکندر حیات اس کے حق میں تھے۔اس لیے اس مرحلہ تک پاکستان کو جناح بطور ایک ہتھیا راستعال کرنا چا ہتے تھے کہ جس کی بنیاو پروہ ہندوستان میں مسلمانوں کے حقوق کا تحفظ حاصل کرسکیں۔ پاکستان کا مطالبہ اس وقت زور پکڑگیا کہ جب 46-1945ء کے الیک نیم مسلم لیگ کوکا میابی ہوگی۔گر در حقیقت جناح جس پاکستان کے بارے میں سوچ رہے تھے اس میں متی ۔ ہندوستان کی جس طرح سے تقسیم ہوئی'وہ جناح کے منصوب متی ۔ ہندوستان کی جس طرح سے تقسیم ہوئی'وہ جناح کے منصوب کے مطابق نہیں تھا اس لیے انہوں نے اسے ''لو ٹا ہوا اور دیمک زدہ'' کہا۔

(3)

تقسیم ہند کے بارے میں تیسری کتاب برطانوی عہد بدار پنیڈرل مون Mocn کی "Divide and Quit" ہے۔ مون بحثیت آئی کی ایس افسر کے پنجاب میں رہا آخر میں بھاد لپور ریاست میں ملازمت کی تقسیم سے قبل کے حالات کا مشاہدہ کیا۔ اس کتاب میں اس نے ان حالات پر تبعرہ کیا ہے جو 1947ء سے پہلے پنجاب میں تھے۔ خاص طور سے پنجاب کی تقسیم کے بارے میں اس کے خیالات اہمیت کے حامل ہیں۔ اس نے بھی اس خیال کی پنجاب کی تقسیم کے بارے میں اس کے خیالات اہمیت کے حامل ہیں۔ اس نے بھی اس خیال کی تاکید کی ہے کہ 1945ء تک جناح اور مسلم لیگ پنجاب میں بااثر نہیں تھے اور یہاں یونینٹ پارٹی ایک طاقتور سیاسی جماعت بخا دیا ہم ہوگئی۔ صوبوں میں اہم جماعت بنادیا جس کی وجہ سے جناح کی پوزیش پنجاب میں اہم ہوگئی۔ صوبوں میں اہمیت کے بعد ہی جناح ہم درمیان مسلمانوں کے واحد نمائندہ بن گئے۔ پنجاب میں 1946ء میں جو فرقہ وارانہ فسادات ہو۔ کے اس میں سکھوں کو کافی نقصان ہوا۔ ان فسادات نے سکھوں اور مسلمانوں کے درمیان اختیا فات کو بڑھادیا اس وجہ سے ان کے لیے اس کے علاوہ اور کوئی چار ہو شش کی کہ وہ نہیں رہا کہ وہ ذہبی بنیاد پر بخاب کو تقسیم کرنے کا مطالبہ کریں۔ مون نے اس بات کی بھرپور کوشش کی کہ وہ سکھوں پنجاب کو تقسیم کرنے کا مطالبہ کریں۔ مون نے اس بات کی بھرپور کوشش کی کہ وہ سکھوں پنجاب کو تقسیم کرنے کا مطالبہ کریں۔ مون نے اس بات کی بھرپور کوشش کی کہ وہ سکھوں

(اکالیوں) اور مسلم لیگ کے درمیان کوئی معاہدہ کراد نے تاکہ پنجاب میں فسادات بھی نہ ہواور اس کی تقسیم بھی رک جائے ۔لیکن اس مسئلہ پر جناح نے کوئی دلچپی نہیں لی۔جس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ پنجاب کی تقسیم لازمی ہوگئی۔اگر چہ اس قتم کا کوئی منصوبہ نہیں تھا کہ پنجاب سے ہندو ومسلمان ہجرت کر جا کین مگر فسادات نے ہندوؤں کو مغربی پنجاب اور مسلمانوں کو مشرقی پنجاب سے ہجرت کر جا کین مجود کردیا جس کے نتیجہ میں قتل و غارت گری اور کیشر تعداد میں لوگوں کا بے گھر ہونا ' ہوا۔

جناح اورگاندهی کی شخصیتوں پر تبرہ کرتے ہوئے مون نے لکھا ہے کہ جناح دراصل ایک قوم پرست اور سیکولر ذہن کا شخص تھا۔ وہ کا گرس میں اس وقت تک رہا کہ جب تک اس کے راہنماؤں میں گو کھلے اور آزاد ذہن کے لوگ تھے۔ لیکن جب گاندهی کے ہاتھوں اس کی قیادت آئی اور گاندهی نے نہ جب اور سیاست کو آئی میں ملایا 'ہندو نہ جب کی احیاء کی بات کی ہندو عوام کو متوجہ کرنے کے لیے ہندو علامات کو استعال کرنا شروع کیا 'تو اس سے مایوس ہو کر جناح نے متوجہ کرنے کے لیے ہندو علامات کو استعال کرنا شروع کیا 'تو اس سے مایوس ہو کر جناح نے مجم شروع کی۔ جہاں تک پاکستان کا تعلق ہے یہ 1937ء سے 1942ء کے درمیان ابھرا۔ ورنہ اس سے پہلے علیحدگی کی بات نہیں تھی 'بلکہ ہندوستان میں رہتے ہوئے مسلمانوں کے حقوق کے شخط کی جدد جہدتھی۔

مون نے اس پر بھی اظہار خیال کیا ہے کہ کیا تقسیم کے بعداس کی توقع ہے کہ کسی مرحلے پر سے دونوں ملک ایک ہوجائیں گے؟ اس کا کہنا ہے کہ اس کے امکانات بہت کم بین کیونکہ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ دونوں ملکوں کی علیحدہ شناخت مضبوط اور مشحکم ہوتی چلی جائے گئ اور نقافتی طور پر بھی دونوں معاشر ہے جدا ہوتے چلے جائیں گے۔اس لیے ان کے اتحاد کے امکانات کم سے کم ہوجائیں گے۔

(4)

تقسیم پر چوتھی کتاب جی ڈی کھوسلہ کی (Stern Reckoning) ہے اس میں مصنف

نے 47-1946 میں ہونے والے نسادات جو کلکتہ نواکھلی بہار پنجاب سرحداور سندھ میں ہوئے سے ان کی تفصیل دی ہے۔ تقلیم ہند کا اہم پہلوتشد دُوہشت گردی اور فرقہ وارانہ فسادات ہیں۔ ان کے نتیجہ میں مذہبی بنیاد پر جونفرت ہندوؤں مسلمانوں اور سکھوں میں ہوئی اور صدیوں سے ساتھ رہنے والے ایک دوسرے کے خون کے پیاسے ہوئے اس کی ایک اہم وجہ مذہبی شناخت کا انجرنا کہ جس میں مذہبی اور سیاسی جماعتوں نے اپنے سیاسی مفادات کی خاطر حصہ لیا کیکن اس کا المید بیہ ہوا کہ عام لوگ ان نفرتوں کا شکار ہوئے۔

تقسیم کی اس پوری تاریخ سے ایک ہی نتیجہ نکاتا ہے کہ جب بھی سیاست اور مذہب کا آپس میں ملاپ ہوگا تو اس کے نتیجہ میں معاشرہ توٹ پھوٹ کا شکار ہوتا ہے اور یہ ایک مرحلہ پرتشد د کی صورت اختیار کر لیتا ہے۔ اس لیے ہندوستان اور پاکستان دونوں کے لیے ضروری ہے کہ اپنی علیمدگی کو برقر اررکھتے ہوئے ایک دوسرے کے ساتھ مفاہمت اختیار کریں اور جنگ سے دور رہتے ہوئے امن کی طرف قدم بڑھائیں۔

## تفتيم هند

#### ڈاکٹرمبارک علی<sup>.</sup>

برصغیری تاریخ میں ہندوستان کی تقسیم اوراس کے نتیجہ میں پاکستان کا قیام ایک پیچیدہ الجھا ہوا واقعہ ہے کوئلہ بیندوستان کی تقسیم اوراس کے نتیجہ میں پاکستان کا قیام ایک ہیچیدہ البحا اوراس سے نتیجہ اخذ کرلیا جائے ۔ نہ ہی بیکوئی ایک' پچ'' ہے کہ جس پر یفین کرلیا جائے ۔ ایک طرف تو تقسیم ہند کے نتیجہ میں فسادات کا شکار ہونے والے لوگ ہیں کہ جنہوں نے تشد داوراذیت کو برداشت کیا' ان کے لیے تقسیم ہندا کی اور ہی صورت میں سامنے آتا ہے' وہ تقسیم کو تشد د' بے رحی ' اورانسانیت کی تذکیل کے پس منظر میں و کیھتے ہیں ۔ دوسری جانب سرکاری نقط نظر ہے کہ جو تقسیم کو ہنداور مسلمان تقسیم کی نگاہ سے د کیھتے ہوئے اسے انسانی مسئلہ بناویتا ہے۔ اس لیے اس بات کی زیادہ ضرورت ہے کہ تقسیم کو ان لوگوں کی نظر سے دیکھا جائے کہ جو اس میں سے گزرے ہیں۔

تقتیم ہند کے نتیجہ میں ہونے والے تشدد کے بارے میں کانی لکھا جاچکا ہے۔ ہندوستان کی تاریخ نولی میں صرف سرکاری نقط نظر ہی کو جگہ نہیں ملی ہے بلکہ اس کے مقابلہ میں ان لوگوں کی آوازوں کو بھی دکھایا گیا ہے جواب تک خاموش تھیں۔ان میں خاص طور سے مورتوں کے نقط نظر کو پیش کیا گیا ہے کہ جو فساوات میں سب سے زیادہ متاثر ہوئیں۔ پاکستان میں اس موضوع کو زیادہ نہیں چھٹرا گیا ہے۔ بیضرور ہے کہ پاکستان کے ادبیوں نے اس پس منظر میں جوافسانے لکھے ہیں ،وہ سرکاری تاریخ سے زیادہ موثر اورانسانیت کی آواز ہیں۔

#### اس موضوع پرحال میں چھپنےوالی کتاب گیا ندریا نڈے کی ہے۔

(Remembering Partition: Violence, Nationalism and History in India)

تقسیم کے سلسلے میں پانڈ ہے نے جو تھیں پیش کیا ہے وہ یہ کہ کی بھی واقعہ کی ''یا دواشت'

مسطرح سے ذہن میں محفوظ رہتی ہے اور یہ ایک نسل سے دوسری نسل تک منتقل ہوتی ہے۔ اس

کی بنیاد پر متھ تھکیل پاتی ہے اور اکثر یہ یا دیں فرد کے لیے آسیب بھی بن جاتی ہیں کہ ان کو اپنے داغ سے نکالنا چاہتا ہے مگر وہ بار بار اس کو واپس لے جاتی ہیں۔ ظاہر ہے کہ اگر یا دیں خوشگوار

ہوں تو انسان کو ان میں سکون ملتا ہے' اور اگریہ تکلیف دہ اور اذبیت ناک ہوں تو انسان ان سے چینکارا پانے کا خواہش مند ہوتا ہے۔ مگریہ یا دیں زندہ رہتی ہیں' اور انہی سے تاریخ کی تھکیل بھی ہوتی ہے۔ جب یہ تاریخ کی حصہ ہوجاتی ہیں تو اس میں دوسرے لوگ بھی شریک ہوجاتے ہیں۔

الکن تاریخ کی طرح کی ہوتی ہے ایک سرکاری تاریخ کہ جولوگوں کے دکھ اور در دکوا پنے سیکن تاریخ کی طرح کی ہوتی ہے ایک سرکاری تاریخ کہ جولوگوں کے دکھ اور در دکوا پنے سیاس مقاصد کے لیے استعمال کرتی ہے دوسری وہ تاریخ کہ جوسیاست سے بالاتر ہوکر انسانی جربات کی عکاس کرتی ہے۔ جب تقسیم ہندگی تاریخ لکھی جاتی ہے تو اس میں لوگوں کی یادیں بھی جیں وستاویزات بھی بین اخبارات اور ان کی خبریں بھی بین اگر ان سب کو ملا کر تاریخ لکھی جائے تو کوئی ایک واضح نقط نظر سامنے آتا ہے۔

گیاندر پانڈ نے نے اس کتاب میں اول تقسیم کے بارے میں بتایا ہے۔ یہ بات تو تاریخی طرر پرواضح ہے کہ اب تک دنیا میں ملکوں کی تقسیم جہاں جہاں ہوئی ہے اس میں جر' تشد داور طاقت کا استعمال رہا ہے۔ اس وجہ سے تقسیم کے جو گھا وہوتے ہیں ان کوصحت مند ہونے میں ایک طویل عرصہ التا ہے۔ ہندوستان کی تقسیم کی نتیجہ میں بھی ایسے ہی زخم ہیں کہ جواب تک برابر رس رہے ہیں۔ جب بھی تقسیم کی بات کی جاتی ہے تو اس کے ساتھ ہی تشد د بھی اجر کر آتا ہے۔ جہاں اس تشد د نے بھی تقد د کے نتیجہ میں یہ ہی افراد کو زخمی کیا'یاان کو زندگیوں سے محروم کیا'یا عورتوں کو بے آبر دکیا' وہیں اس تشد د کے نتیجہ میں یہ بھی ہوا کہ ہندوستان میں مسلمان ہندواور سکھ کمیو شیخ میں اتحاد پیدا ہوا۔ مثلاً اگر مکلتہ کے فسادات میں مسلمانوں کو آب اور انہوں سے رگا وار تعلق پیدا ہوا۔ مثلاً اور انہوں نے انتقام میں ان ہندووں اور سکھوں کو مارا کہ جوان کے ہمایہ سے وار جنہیں وہ ہوا' اور انہوں نے انتقام میں ان ہندووں اور سکھوں کو مارا کہ جوان کے ہمایہ سے وار جنہیں وہ

جانے تھے۔ یہی صورت حال ہندوؤں اور سکھوں کی ہوئی۔ تشدد کے رقبل میں ہم مذہب بکھرے ہوئی جاعتیں جذبات کی شدت میں ایک ہوگئیں اوراس نے آگے چل کران میں مذہبی قوم پرتی کو پیدا کیا۔ یہ قوم پرتی کو پیدا کیا۔ یہ قوم پرتی کو پیدا کیا۔ یہ قوم پرتی کی وہ بنیاد ہے کہ جواب تک باقی ہے۔ ہندوستان اپنے سیکولردستوراوراعلانات کے باوجود قوم پرستی کی ان بنیادوں کوئیس ڈھاسکا ہے۔

ان فسادات اورتشدد کے پس منظر میں ایک خاص بات اور جوسا سنے آتی ہے وہ یہ کہ غنڈ ہے اور بدمعاش لوگ بھی اپنی اپنی جماعتوں اور کمیونٹیز کے تحفظ میں اس قدر محوموئے کہ انہوں نے عورتوں کی حفاظت اوران کی آبروؤں کو بچانے کے لیے جانیں دے دیں۔ان میں یہ جذبہ تشدد کے نتیجہ میں پیدا ہوا اور یہ لوگ اچا تک اپنی اپنی کمیونٹیز میں ہیرو بن گئے۔

ان فسادات کی کہانیاں ایک دم ختم نہیں ہوئیں 'بلکہ یہ آج تک بار بارسنائی جاتی ہیں۔ چاہے وہ مسلمان ہوں' سکھ یا ہندؤ وہ فخر سے بتاتے ہیں کہ کس طرح ان کی عورتوں نے عزت کی خاطر جان دے دی' مگرخود کوحوالہ کرنے سے انکار کر دیا۔ بیالمیہ المینہیں رہا' بلکہ کمیونٹی کے لیے باعث فخر ہوگیا کہ جس کی وجہ سے وہ سراٹھا کر چلنے کے قابل ہوگئے۔

تقتیم سے پہلے اور فور أبعد میں جو نسادات ہوئے اس کا بھی تجزید کیا گیا ہے۔ ایک تجزید تو یہ ہے کہ فسادات کا پھیلاؤ اس لیے ہوا اور اس لیے اس پر کنٹرول نہیں کیا گیا کیونکہ اس وقت ریاست اور اس کے ادارے بے انتہا کمزور ہو چکے تھے۔ 1945ء اور 1947ء میں کلکتہ میں جو فسادات ہوئے اس کی ایک وجہ تو قط تھا کہ جس نے لوگوں کو شہر میں جمع کردیا تھا۔ بھوک اور افلاس جھگڑوں کی وجہ بنا اس پر انتظامیہ نے صورت حال کو کنٹرول نہیں کیا۔

تشدد میں جوانسانی بربریت نظر آتی ہے اگر صرف اس کا ذکر کیا جائے توانسان کا انسانیت سے ایمان انجھ جاتا ہے اس لیے جہاں وحشت و بربریت تھی و جیں پرایسے واقعات بھی جیں کہ افراد نے اپنی جانوں پر کھیل کرلوگوں کی زندگیاں بچائیں۔ بیواقعات تشدد کی آگ کو ذرا کم کر دیتے ہیں۔

گیاندر پایٹر سے اس کی جانب بھی اشارہ کرتا ہے کتقسیم 1947ء مرف سیائ تقسیم ہی نہیں تھی بلکہ یہ ساجی تقسیم بھی تھی کہ جس نے خاندانوں کوایک دوسرے سے جدا کر دیا' یہ تقسیم بھی تھی کہ جس نے جائیدادوں اور حکومت کے سرمایہ کوتسیم کردیا۔ لیکن صرف یہی نہیں اس تقسیم نے کا گرس اور سلم لیگ کے تضادات کو بھی ظاہر کیا 'مثلاً کا گرس پارٹی مذہبی بنیا دوں پر ہندوستان کوتسیم نہیں کرانا چاہتی تھی جب کہ مسلم لیگ کا مطالبہ تھا ' گرجب بنگال اور پنجاب کا سوال آیا کہ انہیں متحد رہنا چاہیے یا تقسیم کرنا چاہیے تو دونوں پارٹیوں کا موقف بدل گیا۔ مسلم لیگ نہیں چاہتی تھی کہ ان دونوں صوبوں کی تقسیم کرنا چاہیے دونوں پر ہو لیکن کا گرس کا مطالبہ تھا کہ انہیں ہندو۔۔۔مسلم اکٹریت کی بنیاد پر تقسیم کردینا چاہیے۔ بنگال کے دوقوم پرست کہ جو 1905ء کے تقسیم بنگال کے ذربر دست حامی بنے۔

اس تقسیم کا ایک اور نتیجہ جوسامنے آیا وہ یہ کہ سکھاس تقسیم کے فارمولے میں پچھ بھی حاصل خہیں کرسکے ان کے مقدس مقامات مغربی پنجاب میں رہ گئے اور ہندوستان میں وہ بغیر کسی علیحدہ ریا ست کے تنہارہ گئے۔ یہی وہ احساس محرومی ہے کہ جس نے پنجاب کو علیحدہ صوبہ بنانے اور خالستان کی تحریک کی شکل میں اپنا کر دارا داکیا۔

اگر چہ ہندوستان کی تقییم کے بارے میں سوچا یہ گیا تھا کہ ہندو و مسلمانوں کے آپس کے تفرقے اور جھڑ ہے ختم ہوجا کیں گئ مرتقیم کے بعد جو حالات ہوئے انہوں نے ثابت کیا کہ اس کے نتیجہ میں بیر شتے اور زیادہ بھڑ ہے ہیں۔ کیونکہ اس تقییم کے نتیجہ میں بیو نہیں ہوا کہ تمام مسلمان پاکستان میں آبادہ وجا کیں اور ہندوستان صرف ہندووک اور دوسر نے فداہب کا ملک بن کر رہ جائے۔ کیونکہ ہندوستان میں بینے والوں میں سے پچھ ہی لوگ ججرت کر کے گئے جب کہ اکثر بیت بہیں رہی۔ ان کے لیے بیمسلم بنا کہ قلیم سے پہلے جو' دوقو می نظرین' اور سلم تہذیب کی علیحہ گی کی بات ہوتی تھی ہندوستان میں رہنے والوں مسلمانوں کو اس سے وستبر وار ہونا پڑا اور بیا اعلان کرنا پڑا کہ وہ ہندوستانی ہیں اس ملک کے وفادار ہیں' اور اس کی دفاع کے لیے اپنے خون کا اعلان کرنا پڑا کہ وہ ہندوستانی ہیں' اس ملک کے وفادار ہیں' اور اس کی دفاع کے لیے اپنے خون کا آخری قطرہ تک بہانے کے لیے تیار ہیں۔ لیکن تقیم نے جو ہندوسلم تفریق کی تھی' اور پاکستان مسلمانوں کو عذاب میں ڈال دیا۔ مسلمانوں کا ملک بنا تھا۔ اس نے ہندوستان میں رہنے والے مسلمانوں کو عذاب میں ڈال دیا۔ کیونکہ ایک تو ان سے بیکھا جاتا تھا کہ تبہارا ملک بن گیا اب تم وہاں جاؤ۔ دوسرے یہ جما جاتا تھا کہ تبہارا ملک بن گیا اب تم وہاں جاؤ۔ دوسرے یہ جما جاتا تھا کہ تبہارا ملک بن گیا اب تم وہاں جاؤ۔ دوسرے یہ جما جاتا تھا کہ تبہارا ملک بن گیا اب تم وہاں جاؤ۔ دوسرے یہ جما جاتا تھا کہ تبہارا ملک بن گیا اب تم وہاں جاؤ۔ دوسرے یہ جما جاتا تھا کہ تبہارا ملک بن گیا اب تم وہاں جاؤ۔ دوسرے یہ جما جاتا تھا کہ تبہارا ملک بن گیا اب تم وہاں جاؤ۔ دوسرے یہ جما جاتا تھا کہ تبہارا کی دوناداری مشکوک

ہے۔ بیصورت حال اس وقت اور بھی کشیدہ ہوجاتی تھی کہ جب دونوں ملکوں میں جنگ ہور ہی ہوئیا تناؤ ہو اس صورت میں ہندوستانی مسلمانوں کو بار باراپی وفاداری کا اظہار کرنا پڑتا تھا۔ تقسیم کے متیجہ میں جو بیصورتحال پیدا ہوئی ہے وہ اب تک جاری ہے۔اس طرح تقسیم کی ایک بڑی قیت ہندوستانی مسلمانوں کوادا کرنا پڑر ہی ہے۔

جب بھی ہندوستان میں فرقہ وارانہ فسادات ہوتے ہیں' تو پاکستان کے ذرائع اسے قسیم کی حمایت میں پیش کرتے ہیں۔ جب کہ یہ دلیل بھی دی جاتی ہے کہا گرتقسیم نہ ہوتی تو مسلمانوں کی بزی تعدادان فرقہ وارانہ حملوں سے خود کا کیسے تحفظ کرتی۔

کشمیر کے مسئلہ کواگرائی تناظر میں دیکھا جائے تو ہندوستان کے دانشور یہ کہتے ہیں کہ ایک بار وہ ذہبی بنیادوں پر پھر کسی تقسیم کوشلیم نہیں کریں گئے مگر بنگال اور پنجاب میں وہ بیر کر چکے ہیں اور سے کہ شمیر کی اکثریت 'ہندوستان کے مسلمانوں کے تحفظ کا باعث ہے۔لیکن گجرات کے حالیہ فسادات میں مسلمانوں کا جس طرح نے قبل عام کیا گیا اس نے ہندوا نتہا پہندوں کے عزائم کو بے نقاب کردیا ہے۔اس نے تقسیم اور اس کے نتائج کے بارے میں اور زیادہ الجھنیں پیدا کردی ہیں۔

تقتیم ہند کا ایک اور پہلویہ ہے کہ اس کے نتیجہ میں دوقو می ریاستوں کا ظہور ہوا۔ان دونوں ریاستوں نے اس پالیسی پرعمل کیا کہ اپنے اپنے علاقوں میں ساجی و ثقافتی اور نبلی گرو پوں کی شناخت کوختم کر کے انہیں ایک قوم میں ضم کرنا چاہا۔ اس نے چھوٹے صوبوں اور چھوٹے نسلی گرو پوں کے وجود کے لیے خطرہ پیدا کر دیا۔اس لیے دو ہی ریاستوں میں اس کا ردعمل ہوا۔مثلاً ہند وستان میں جنوبی ہند نے ہندی کوقو می زبان شلیم کرنے سے انکار کر دیا۔ تکھوں نے اپنے لیے علیحہ مصوبہ کا مطالبہ کردیا تا کہ وہاں وہ اپنی شناخت برقر ارر کھ کیں۔ آسام اور ناگالینڈ میں علیحہ گی جدوجہ د آج بھی جاری ہے۔

پاکستان میں اردوکوقو می زبان بنانے پرمشرتی پاکستان میں ہنگامہ ہوا 'جو بالاخر علیحدگی پرختم ہوا۔ سندھ اور دوسر سے صوبوں نے نہ ہب کے نام پر پنجاب کی بالا دستی کو چینج کیا اور یوں پاکستانی شناخت کے روعمل میں علاقائی شناخت زیادہ طاقتور بن کر ابھری۔ ان مسائل نے دونوں ریاستوں کو اندرونی تفنادات میں الجھادیا۔ قومی ریاستوں کا دوسرارڈ کل بیتھا کہ انہیں طاقتور مضبوط اور فوجی لحاظ ہے تا قابل تنجیر ہونا ، پاہیے۔ اس لیے تقسیم کے فوراً بعدا کتوبر 1947ء میں ہندوستانی افواج چیف کے۔ ایم۔ کری اپا نے بیا علان کیا کہ صرف مضبوط اور طاقتور فوج ہی ہندوستان کوایک عظیم قوم بنا سکتی ہے۔ ناتھورام ، فوڈ کے جس نے گاندھی جی کوئل کیا تو اس کی ایک وجہ ان کی عدم تشدد کی پالیسی تھی اس کا کہنا تھا کہ ہندوستان کوایک جدیدریاست بننے کے لیے ضروری ہے کہ وہ طاقتور فوج پر انجھار کر ۔۔ کہ ہندوستان کوایک جدیدریاست بننے کے لیے ضروری ہے کہ وہ طاقتور فوج پر انجھار کر ۔۔ دوسری طرف سے پاکستان نے ابتداء ہی سے کہا کہ چونکہ ہندوستان نے اس کے وجود کو اسلیم نہیں کیا ہے اور اسے ختم کرنے کے در پے ہے الہذا اسے اپنا دفاع کرنا چا ہے۔ اسلیم کی دوڑ برونوں طرف سے شروع ہوگئ اس کا نتیجہ تھا کہ دونوں ملک 1965ء اور 1971ء میں دوخون ریز جنگیں لڑئے باہمی خوف کے نتیجہ میں دونوں ایٹمی طاقت بے اور دونوں فوجی کیا ظ سے اسے طاقتور ہیں کہ سائل کا طل بھنگ سے جا ہتے ہیں۔

## زبان كاسياسي استعال

### ڈاکٹر مبارک علی

زبان معاشرہ کی ثقافی معاثی اور سیاسی معلومات کا ذخیرہ ہوتی ہے۔ اس کے ذریعہ اس کے دریعہ اس کے بولیوں کے بولیوں کی ذہنیت ان کی زبنی پختگی ونا پختگی کا ظہار ہوتا ہے۔ زبان میں الفاظ جو ذخیرہ کے طریقہ زندگی اوب آ داب اور سوچنے کے انداز کا اظہار کرتی ہے۔ زبان میں الفاظ جو ذخیرہ ہوتا ہے اور جوا صطلاحات ہوتی ہیں اس سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ وہ معاشرہ تن کی کس سطیر ہوتا ہے اور جوا صطلاحات ہوتی ہیں اور علمی طور پر آگے بڑھتی ہے تو اس کے ساتھ ہی زبان میں ہوتی الفاظ اور اصطلاحات داخل ہوتی وہتی ہیں۔ لیکن ایک ایسے معاشرہ میں کہ جہاں نئی ایجادات ہوتی ہیں اور نہ ہی علمی طور پر نے مضامین کا اضافہ ہوتا ہے ایک ایسے معاشرہ میں زبان بھی ایک ہوتی ہیں اور نہ ہی علمی طور پر نے مضامین کا اضافہ ہوتا ہے ایک ایسے معاشرہ میں زبان بھی ایک جہاس کے لیے اصطلاحات اور نے الفاظ کہاں سے لائے جا کیں۔

مثلاً اردوزبان اس کا شکار ہے 'یہ ایک ادبی زبان تو ہے' گراس میں خالص علمی مضامین بہت کم ہیں۔سائنس اور شیکنالوجی میں اس کی اصطلاحات بہت محدود ہیں' اس لیے جب کوئی سائنسی یاعلمی کتاب اردومیں ترجمہ کی جاتی ہے تو اصطلاحات عربی وفاری سے ادھار لی جاتی ہیں۔ یاانگریز کی زبان کی اصطلاحات کو تبول کر لیا جاتا ہے۔اس سے ندصرف زبان کی کم ما ٹیگی کا پہتہ چاتا ہے' بلکہ معاشرے کی ذبنی پسماندگی کا بھی اظہار ہوتا ہے۔

زبان کے ساتھ دوسراا ہم مسکلہ میکھی ہوتا ہے کہ'' معیاری زبان'' کون می ہو۔مثلاً اردو کے

۔ لمسلہ میں دبلی ولکھنؤ والے اہل زبان کہلاتے ہیں۔ جب کہ وہ لوگ کہ جن کی مادری زبان تو اردو ہے مگران کا تعلق کھئؤ یا دبلی سے نہیں ہے تو وہ اہل زبان کے حلقہ سے خارج ہوجاتے ہیں'اوران کی زبان معیاری نہیں رہتی ہے۔اس طرح زبان کا دائر ہمحدود ہوجا تا ہے اور ایک طبقہ اس پراپی ا جارہ داری قائم کرکے دوسروں کواس سے محروم کردیتا ہے۔

پاکتان میں زبان کے موضوع پر تحقیق کرنے والے ڈاکٹر طارق رحمان ہیں' جو پاکتان میں زبان اور سیاست (Language and Politics in Pakistan) کے موضوع پرایک کتاب لکھ چکے ہیں۔ اب انہوں نے ایک اور کتاب'' زبان' نظریہ اور طاقت' پاکتان اور شالی ہندوستان کے مسلمانوں میں زبان کا استعال'' ککھی ہے (Language, Ideology and Power: Language learning among the Muslims of Pakistan and North India)

اس کتاب میں ڈاکٹر طارق رحمان نے اس نکتہ کی طرف توجہ دلائی ہے کہ زبان معاشرہ کے ذہن کی تنظیل میں کس طرح موثر انداز میں حصہ لیتی ہے اور دنیا اور اس کے بارے میں اس کی بنیاد پر افراد کیے اپنے خیالات تعمیر کرتے ہیں۔انگریز کی زبان میں اس کے لیے (World View) اور جرمن زبان میں (Weltanschauning) کے الفاظ ہیں۔زبان اور فد ہب دونوں مل کر اور جرمن زبان میں جمی معاشر ہے کی بنیا دوں کو پختہ کرنے میں اہم کر دار ادا کرتے ہیں۔مثلاً جرمن فلسفیوں اور

ای جرمن ماڈل کوعر بوں نے 1960ء کی دہائی میں استعال کرتے ہوئے عرب بیشنل ازم کوفر وغ دیا اور زبان کی بنیاد پرعر بوں کو متحدہ کرنے کی کوشش کی۔ زبان کا اثر بیرتھا کے عرب مسلمان اور عرب عیسائی 'مل کرایک قوم بن گئے۔

برصفیر ہندوستان میں زبان اور فدہب نے کیا کردار ادا کیا' اس پر پال براس برصفیر ہندوستان میں ' (Paul Brass) نے ''زبان فدہب اور سیاست شالی ہندوستان میں' (Language, Religion and Politics in North India) نے مل کرشالی ہندوستان کی سیاست میں کیا تبدیلیاں کیں۔ طارق رحمان نے صرف زبان پر فوکس کرتے ہوئے تجزید کیا ہے کہ اس کے پاکستان کی سیاست اورنظرید پر کیا اثرات ہوئے۔

کتاب کے پہلے حصہ میں ذاکر طارق رحمان نے اپنے تھیس کی جمایت میں ایک تھیور شکل فریم ورک دیا ہے کہ ذہن میں اوگول کی علمی وکرک دیا ہے کہ ذہن معاشر ہے کی ثقافتی سرگر میوں کا ذخیرہ ہوتی ہے کہ جس میں اوگول کی علمی وفکری خیالات جمع ہوتے ہیں اوران کا اظہار زبان کے ذریعہ کیا جاتا ہے۔ تاریخی طور پر یہ بات خابت ہو چکی ہے کہ کسی زبان کی زندگی یا موت کا دارومدار اس پر ہوتا ہے کہ اس کے بولنے والوں میں کس قدر تخلیقی صلاحیتیں ہیں اس کے دانشور مفکر ادیب وشاعرا ہے خیالات وافکار سے اس صد تک مالا مال کر رہے ہیں۔ اگر کوئی معاشرہ جدید حالات کے تحت چیلنجز کو قبول نہیں کرتا ہے تو زبان کا ذخیرہ الفاظ ایک جگہرک جاتا ہے۔

زبان کے ذریعے حکمراں طبقہ اپنے اقبیاز کو قائم رکھتے ہوئے عام لوگوں کو اپنے دائرہ شافت سے خارج کر دیتے ہیں۔ مثلاً پاکستان میں اردو کے بجائے انگریزی طاقت واقتد اراور کامیا بی کی زبان ہے۔ فوج 'نوکرشاہی 'بو مے صنعت کار' ذرائع ابلاغ کے لوگ اور تعلیمی اداروں میں اس کا استعال ہوتا ہے اس کی وجہ سے انگریزی بولنے والے مراعاتی اور خاص لوگ بن جاتے ہیں کہ جن کا تعلق جدید دنیا سے ہو جاتا ہے۔ مگر دلچسپ بات ہے کہ پاکستان کی سیاست میں

اگر چانگریزی زبان ایک طاقتور ہتھیار کے طور پر استعال ہوتی ہے گراس کے ساتھ ہی دوسرے عناصر بھی ہیں کہ جواہل اقتدار کی مراعات کے لیے استعال ہوتے ہیں۔ مثلاً علاء اگریزی سے ناواقف ہوتے ہیں 'گر فد ہب کی بنیاد پروہ اقتدار میں شریک ہوجاتے ہیں' ہڑے ہڑے زمیندار بھی اگریزی سے نابلد ہوتے ہیں' گرز مین اور جائیداد کے زور پر انہیں بھی اقتدار میں شامل کرلیا جاتا ہے۔ بیضرور ہے کہ ان پردوصور توں میں اگریزی نہ جانے والے احساس کمتری کا شکار ضرور رہے ہیں۔

کسی بھی زبان میں جومعلو مات اور افکار کا ذخیرہ ہوتا ہے اس سے اس کے بولنے والوں کا دنیا کے بارے میں نقط نظر تشکیل یا تا ہے۔ مثلاً جب مسلمانوں کے عہد میں فارسی دربار کی زبان

بی تو فارسی زبان کا جونصاب تھا'اس میں حافظ' سعدی' فردوی جامی' اور مولانا رومی وغیرہ شامل تھے۔اس کے علاوہ فارسی میں اخلاق برجو کتابیں تھیں' مثلاً اخلاقی ناصری وغیرہ ان سب کے

مطالعے سے قاری کا جوذ بن بنما تھا اسے ایرانی عالمی نقط نظر کہا جاتا ہے۔ کیونکہ اب وہ دنیا کواس علم کی روشنی میں دیکھتا تھا کہ جواس نے حاصل کیا تھا۔ مغل دور حکومت میں چونکہ ہندوستان اور

ایران کی سرحدیں کھلی تھیں' اس لیے ایرانی اسکالرز' ادیب وشاعر دربار کی سر پرتی کی غرض سے

ہندوستان آتے رہتے تھے۔ چونکہ دربار کی زبان فاری تھی اس لیے ان کی قدراور آ و بھگت ہوتی تھی اہل زبان ہونے کے ناطے ان کی عزت افزائی کی جاتی تھی اور انہیں درباروا تظامیہ میں اعلی

عبدول سے سرفراز کیا جاتا تھا۔ای وجہ سے ہندوستان میں کا بقر اور کھتری ذات کے لوگول نے

فاری سیکھ کراس میں مہارت حاصل کرلی اوراس کے سہارے نہ صرف مغل نوکر شاہی میں اعلیٰ عہدے حاصل کیے بلکہ گفت اور گرائمریراتن اعلیٰ یابیہ کی کتا ہیں کھیں کہ خود ایرانیوں نے ان کی

عہدے حاصل نیے بلکہ نفت اور کرانمر پرای آئی پاپیدی کما بیں تنظیل کہ خودا کرا بیوں نے ان اہمت کو شکیم کرلیا۔

طارق رحمان نے درست بات کی طرف اشارہ کیا ہے کہ فاری کی اہمیت اس وقت ختم ہوئی کہ جب ایسٹ انڈیا کمپنی نے انگریزی زبان کوسرکاری زبان بنادیا۔ اب فاری کی جگدیہ کا میا بی کا ذریعہ بن گئی۔ ان بدلتے حالات میں ہندوؤں نے فورا ہی انگریزی سیکھنی شروع کر دی تا کہ انتظامیہ میں ملازمتیں حاصل کرسکیں۔لیکن اس کے برعکس مسلمانوں کا رویہ مختلف تھا' انگریزوں کی

زبان سیمناان کے لیے کافروں کی زبان سیمنا تھا'اس لیے انہوں نے علاء ہے رجوع کیا کہ کیا شریعت کی روسے اس کا سیمنا جائز ہے یانہیں۔اس کے نتیجہ میں ایک کنفیوژن پیدا ہوا' کچھ علاء نے کہا کہ انگریزی مجوری کے تحت سیمہ لینا چاہیے' مگر انگریزی طور طریق اختیار نہیں کرنے چاہئیں۔ کچھ نے کہا کہ انگریزی نہ تو سیمنی چاہیے اور نہ ہی ان سے کسی قتم کے تعلقات رکھنا چاہئیں اس قضیہ میں ایک عرصد لگا تب جا کر مسلمانوں کواحساس ہوا کہ اگر انہوں نے بیز بان نہیں سیمنی تو نہ تو آئیں ملازمتیں ملازمتیں ملازمتیں ملازمتیں ملازمتیں ملازمتیں ہیں'اور نہ ہی وہ معاشی وساجی طور پرآ کے بڑھ سکتے ہیں۔ یہی وجہ سیمی کہ وہ ہندوؤں کے مقابلہ میں بسماندہ رہ گئے۔

آ کے چل کرمسلمان کمیونی دوطبقوں میں بٹ گئ: ایک وہ تھے کہ جنہوں نے یور پی تعلیم حاصل کی تھی 'دوسرے وہ جو کہ اردو فاری اور عربی علوم پڑھے ہوئے تھے۔ان دونوں طبقوں کاعالمی نقطہ نظر زبانوں کی وجہ سے علیحدہ علیحدہ تھا۔ دونوں کے ثقافتی رحجانات جدا جدا تھے اس کے ساتھ ہی دونوں طور طریق 'لباس اور بول چال کے انداز مختلف تھے۔لہذا مسلمان معاشرہ ان جہتوں میں دو مختلف راستوں پرچل کھڑا ہوا اور بیفرق آج تک ہے۔

زبان کے سلسلہ میں دوسرا اہم مسئلہ اس وقت پیدا ہوا کہ جب 1947 ء میں پاکستان معروض وجود میں آیا۔اب یہ بحث شروع ہوئی اس ملک کی تو می زبان کیا ہوئی چاہیے۔ کچھ کا خیال تھا مغربی اور مشرقی پاکستان کو متحدہ رکھنے کے لیے ضروری ہے کہ عربی زبان کو قومی زبان بنا دیا جائے۔ کچھ نے مشورہ دیا کہ فاری کو قومی زبان ہونا چاہیے تا کہ ایران اور وسط ایشیاء سے روابط برائیس اور قربی تعلقات استوار ہوں۔ اس بات کی بھی کوشش ہوئی کہ بنگالی کے رسم الخط کو بدل کر اسے عربی اور فارسی رسم الخط میں کھا جائے۔ ذبنیت کی اس پراگندگی کی وجہ سے بنگال میں زبان کا مسئلہ ابھیت اختیار کر گیا اور بالآخر بیطیحدگی کا باعث بنا۔

اس کتاب میں طارق رحمان کی ہے دلیل درست ہے کہ مختلف زبانوں کو ہو لئے سیکھنے اور استعال کرنے کی وجہ سے ہمارے معاشرہ میں کوئی ایک عالمی نقط نظر نہیں ہے۔ جن لوگوں کو استعال کرنے کی وجہ سے ہمارے معاشرہ میں۔وہ ان کے ذریعہ سے علم کوبہتر طریقہ سے حاصل کرتے ہیں'اس وجہ سے ان میں روثن خیالی' اور روا داری کے جذبات زیادہ ہوتے ہیں' وہ دنیا کوائیک ترتی

پنداورلبرل نقطه نگاه سے دیکھتے ہیں۔

چل کر ہمارے اور ملک کے لیے تیاہ کن ہوں گے۔

ان کے مقابلہ میں چونکہ اردواور دوسری علاقائی زبانوں میں اتی علی وسعت نہیں ہے اور نہ ہی ان کا ادب اور علی سرمایہ وسیح ہے اس لیے اس کے جانے والے محدود علم حاصل کر پاتے ہیں۔
پاکستان کی حکومت نے انگریز کی کوسرکاری زبان اور اردو کوقو می زبان رکھ کر لوگوں کو کنفیوژن میں جہتا کر رکھا ہے۔ اس ذریعہ سے انگریز کی جانے والے افتد ار اور طاقت کے حامل ہیں ، جب کہ اردو اور علاقائی زبانیں جانے والے محرومیت کا شکار ہیں ضرورت اس بات کی ہے کہ انگریز کی کے ساتھ اردو اور علاقائی زبان کی سرپرتی کی جائے ان میں علمی وادبی علوم کوفروغ ویا جائے تا کہ معاشرہ میں جوغیر مساوی علمی تقسیم ہے وہ دور ہو سکے۔ اگر حکم ان طبقے ای تنگ نظری کا شکار رہے اور اپنی مراعات اور حیثیت کی خاطر معاشرہ کو پسماندہ رکھے رہے تو اس کے نتائج آگے۔ شکار رہے اور اپنی مراعات اور حیثیت کی خاطر معاشرہ کو پسماندہ رکھے رہے تو اس کے نتائج آگے۔

# مندوستان و پاکستان: تاریخ کی نصافی کتب

### ڈاکٹرمبارک علی

تاریخ اس کی شاہر ہے کہ ہمسایہ ملک نہ صرف یہ کہ آپس میں جنگ وجدل میں مصروف رہتے ہیں بلکہ ایک دوسرے کے ساتھ دوستانہ تعلقات بھی رکھتے ہیں 'تجارت وکاروبار میں بھی مصروف رہتے ہیں اور ثقافی طور پرایک دوسرے سے کھتے بھی ہیں۔ تاریخ کا کام ہہ ہے کہ وہ ان تعلقات کور یکارڈ کرتی ہے۔ چاہے جنگ کے واقعات ہوں 'یا دوسی کے بیسب تاریخ کے دائرہ میں آ جاتے ہیں اب یہ کام حکمراں طبقوں کا ہوتا ہے کہ تاریخ کے ان ریکارڈ زکو کیسے استعال کیا جائے۔ اگر وہ ہمسایہ ملکوں سے اچھے تعلقات رکھنا چاہتے ہیں تو وہ معاشی وساجی اور ثقافی تعلقات کومنظر عام پر لاتے ہیں اگر انہیں جنگ کرنا' یا تعلقات تو ژنا ہوتا ہے تو پھر وہ ان یا دوں کوتازہ کرتے ہیں کہ جب جنگوں نے ان ملکوں کے لوگوں کومتاثر کیا تھا۔ اس صورت میں ہمسایہ ملک کرتے ہیں کہ جب جنگوں نے ان ملکوں کے لوگوں کومتاثر کیا تھا۔ اس صورت میں ہمسایہ ملک دشمن بن کرسا منے آتا ہے۔ یہ صورت حال ہندوستان اور پاکستان کے ملکوں کے ساتھ ہے دونوں جہاں تہذیبی اور ساجی طور پر ایک دوسرے سے جہاں تہذیبی اور ساجی طور پر ایک دوسرے کے قریب ہیں' استے ہی سیاسی طور پر ایک دوسرے سے دور ہیں۔

تقسیم سے پہلے ہندوستان کے مورخ جس قومی تاریخ کی تشکیل کررہے تھے اس قوم میں ہندو اور مسلمان دونوں شریک تھے۔اس تاریخ میں اس بات پر بھی زورتھا کہ ہندو اور مسلمان دونوں نے مشترک ثقافت پیدا کی ہے۔جس کے رشتے میں دونوں بندھے ہوئے ہیں۔ لیکن 1947ء میں صورت حال بدل گئی کیونکہ تقسیم کے نتیجہ میں دو ملک وجود میں آئے۔

: مندوستان نے آزادی کے بعد خود کو ایک سیکولر ملک کے طور پر دنیا کے سامنے پیش کیا کہ جہال دنیا کی سب سے بڑی جمہوریت عمل پذیر ہوئی ہے اس کے مقابلہ میں پاکستان ایک نظریا تی ملک قرار پالا کہ جو مذہب کی بنیاد پر علیحدہ ہوا۔ ان دونوں ملکوں کے بیہ متضا دنظریات ہیں کہ جنہوں نے فاص طور سے تاریخ کو متاثر کیا۔ اس سے بھی زیادہ کہ نصاب کی کتابیں نو جوان طالب علموں کے ذہنوں کو متاثر کر کے انہیں اپنے خیالات میں ڈھال لیتی ہیں۔ اور اس صورت میں کہ انہیں سے بتایا جائے کہ وہی سے ہیں اور دوسرے جھوٹے ۔ تو اس صورت میں واقعات کی تھے کرنے والا اور کوئی ذریعے نہیں ہوتا ہے۔

نصاب کی تابوں کی تحریمیں کی طریقوں سے کام لیاجا تا ہے۔ان میں ایک توبہ ہوتا ہے کہ ایسے واقعات کو نظر انداز کردیا جائے اوران کا ذکر ہی نہیں کیا جائے کہ جن سے قومی نقط نظر بحروں ہو یا جو اس کے دائرہ کار میں نہ آتا ہو دوسرا ہیہ ہے کہ ایسے واقعات کو بہت ہی مختفر الفاظ میں لکھا جائے تا کہ ان کی اہمیت پوری طرح سے انجر کر سامنے نہیں آئے ۔ ایک تیسرا طریقہ بھی ہے کہ واقعات کو منح کر کے بیش کیا جائے یا اسے غلط انداز میں لکھا جائے 'کیونکہ ان کی تحریروں کو چینج کرنے والعات کو منح کر کے بیش کیا جائے یا اسے غلط انداز میں لکھا جائے 'کیونکہ ان کی تحریروں کو چینج کرنے والا کوئی نہیں ہوتا ہے۔صرف مورخ اس منح شدہ تاریخ پر اعتراض کر سکتے ہیں'لیکن سے اعتراض اخباروں اور رسالوں میں محدودر ہتا ہے۔ جب کہ طالب علم اس منے شدہ تاریخ کو پڑھتے رہتے ہیں ۔ ہندوستان اور پاکستان دونوں نصابی کتب کی تیاریاں اور تحریر کے لیے بورڈ ز بناتے ہیں کہ جن پر صکومت کی نظر ہوتی ہے۔ اس صورت میں وہ تیاریاں اور تحریر کے لیے بورڈ ز بناتے ہیں کہ جن پر صکومت کی نظر ہوتی ہے۔ اس صورت میں وہ نیاریاں اور تحفیل سے بیان کرنا ہے' اورکن شخصیات کو ابھارنا ہے وغیرہ وغیرہ و

تاریخ اوراس کی نصاب کی کتابوں پر کہ جو ہندوستان اور پاکستان میں پڑھائی جاتی ہیں' ذبلی یو نیورسٹی کے پروفیسر کرشن کمار نے ایک کتاب کھی ہے'جس کاموضوع ہے:

Prejudice and Pride: School Histories of the Freedom Struggle

Movement in India and Pakistan (2001).

کرشن کمارنے خاص طور سے اس میں تحریک آزادی کے واقعات کولیا ہے کہ بید ونوں ملکوں میں کس طرح سے نصاب کی کتابوں میں پڑھائے جاتے ہیں۔ بید دور برصغیر کی تاریخ میں اس لیے اہم ہے کہ اس کی نتیجہ میں فرقہ ورانہ خیالات پیدا ہوئے اور ہندومسلم تضادات پوری طرح سے انجر کرسا منے آئے۔

ابتداء میں کرش کمار کتاب کے موضوع کی وضا ہت سے پہلے اس کی جانب اشارہ کرتے ہیں کہ ایک طالب علم کا ذہن کس طرح سے اسپنے ماحول سے متاثر ہوتا ہے' کیونکہ علم حاصل کرنے کے فی ذرائع ہوتے ہیں۔ ان میں سے ایک اہم ذریعہ اس کا خاندان ہوتا ہے۔ یہاں وہ بروں سے کہانیاں سنتا ہے اورنظموں کے بول اس کے کانوں میں پڑتے ہیں' ان کی مدد سے اس کے ذہن میں ماضی کا تصور تشکیل پاتا ہے۔ کرش کمار اس عمل کو ''خاموثی کا علم'' ذہن میں ماضی کا تصور تشکیل پاتا ہے۔ کرش کمار اس عمل کو ''خاموثی کا علم'' کے کارنا ہے اورثقافتی سرگرمیوں کے بارے میں پنہ چاتا ہے' جو اس دماغ میں گہرے نقوش چھوڑ جاتا ہے۔

اس کے مقابلہ میں نصابی کتابیں طالب علم کو'' سرکاری علم'' سے روشناس کراتی ہیں۔ یہ علم سرکاری نقط نظر رکھتے ہوئے اس بات کی تبلیغ کرتا ہے کہ طالب علم ریاست کا وفاداراور تابعدار شہری ہوا کثر خاموش علم اور سرکاری علم میں تفناد ہوجا تا ہے' اور طالب علم کے لیے یہ شکل ہوجا تا ہے کہ وہ کون کی سچائی کو تسلیم کرے۔لیکن بلا خراسے نصاب کی کتابوں کی سچائی کے آ گے ہتھیار خالنے پڑتے ہیں کیونکہ جو کتابیں اس کے کورس میں ڈالنے پڑتے ہیں کیونکہ جو کتابیں اس کے کورس میں ہوتی ہیں اس انہیں کتابوں سے مفہوم کو امتحان میں لکھنا ہوتا ہے۔دونوں ملکوں میں طالب علموں میں طالب علموں اس سلسلہ میں قطعی ہمت افزائی نہیں کی جاتی ہے کہ وہ نصاب کی کتابوں سے باہر مواد کو استعال کریں یا اپنا آزادانہ نقط نظر بیان کریں یا نصاب کی کتابوں کے مواد پر تقیدی نظر ڈالے۔اس

سرکاری علم میں اس پرزور ہوتا ہے کہ طالب علم ماضی اور اس کے واقعات کواس طرح سے سمجھے کہ جیسے پیچر پر میں لائے گئے ہیں' وہ اینے ان مشاہدات کواستعال نہ کرے کہ جو وہ بطورا یک فرد کے معاشرے کی سرگرمیوں کے بارے میں کرتا ہے اور جن سے وہ حال کے بارے میں اینے فیالات بناتا ہے۔اس طرح حال کے واقعات ومشاہدات اور ماضی کے واقعات کے درمیان کوئی تعلق نہیں رہتا ہے۔مثلاً آج کے ہندوستان میں جب طالب علم ہندومسلم فسادات کود کھتا ہے تو اس ذہن میں بیر آتا ہے کہ ماضی میں بھی دونوں بنہ ہب کے ماننے والوں میں بیر تضادات تھے اور یماضی کےسلسلہ کی کڑی ہے اور کیا واقعثا دونوں ہمیشہ سے ایک دوسرے کے خالف رہے ہیں؟ اس تھیورٹکل فریم کے بعد کرٹن کمار نے دونوں ملکوں کی کتابوں کا جائزہ لیا ہے۔مثلاً پہلی ات جس کی طرف انہوں نے اشارہ کیا ہے کہ دونوں اس بات پر متفق نہیں کہ جدید عہد کا آغاز کب سے ہوتا ہے۔ ہندوستانی نصاب کی کتابوں کے مطابق جدید عہد کا آغاز ہندوستان میں اور لی اقوام کی آمد سے شروع ہوتا ہے کہ جب انہوں نے نوآ بادیاتی عمل کا آغاز کیا' اس نے بندوستان کوعہد وسطی سے نکال کراہے جدید دور میں داخل کر دیا۔اس کے بعد بیر کتابیں تفصیل سے برطانوی دورحکومت کو بیان کرتی ہیں۔ادرساتھ ہی میں تحریک آزادی کی ابتداءادراس کی کامیابی کا ذکر آتا ہے۔ یہ بیان 1947ء پر آکر آزادی کے بعد ختم ہوجاتا ہے خاص بات یہ ہے کہ بیکتا ہیں آزادی کے بعد تاریخ کوزیادہ تفصیل سے بیان نہیں کرتی ہیں۔

پاکستان کی نصابی کتابوں میں جدیدعہد کا آغازتقیم کے بعد 1947ء سے ہوتا ہے۔ان کتابوں میں آزادی کے بعد کی پاکستانی تاریخ کو تفصیل سے بیان کیا گیا ہے۔ان میں تحریک آزادی کو وہ مقام نہیں دیا گیا ہے کہ جو ہندوستانی کتابوں میں ہے۔اس کی وجہ صاف ہے پاکستان کے مورخوں کونو آبادیا تی دور کی تاریخ میں اپنے نظریہ کی حمایت میں مواد نہیں ملتا ہے سوائے اس کے کہ انگریز اور ہندو دونوں مسلمانوں کے دشمن میے اور ان دونوں کی سازش نے مسلمانوں کے بہماندہ رکھا۔

دونوں ملکوں میں 1857 ء سرسیداحمد خال اور ان کے سیاسی خیالات تقسیم بنگال (1905) اور قیام مسلم لیگ کے بارے میں مختلف نظریات ہیں۔ان دونوں قوموں کے درمیان شدید کشکش اس وقت ہوئی کہ جب 1930ء کی دہائی میں سیاست نے نیا موڑ اختیار کیا۔خلافت اور عدم تعاون کی تحریک کی ناکامی اور فرقہ واریت کے فروغ نے ان دونوں قوموں کے درمیان ایک وسیع خلیج پیدا کردی۔

1930ء کی دہائی میں گاندھی اور محمطی جناح دو بڑے راہنما اپنی پوری سیاسی قوت کے ساتھ ابھرے۔ ہندوستان کی تاریخ نولی میں گاندھی سیاست پر چھائے ہوئے ہیں۔ جبکہ نصاب کی کتابوں میں جناح ایک عظیم جا۔ اس کے مقابلہ میں پاکستان کی نصاب کی کتابوں میں جناح ایک عظیم قائد ہیں کہ جنہوں نے تاریخ کے دھارے کو موڑ دیا اور ایک نیا آزاد ملک حاصل کرنے میں کامیاب ہو گئے۔ کرش کمار کے خیال کے مطابق 1937ء کے الیکش اور صوبوں میں کا گریس حکومت کے قیام کو پاکستانی نصاب کی کتابوں میں تفصیل سے بیان کیا ہے کیونکہ کا گھرس کی حکومتوں نے مسلمانوں کے ساتھ جو بے انصافیاں کیں ان کی وجہ سے تقسیم لازی ہوگئی۔

افسوس کامقام ہے ہے کہ ان دونوں ملکوں کی نصاب کی کتابوں میں ایک دوسرے کے نقط نظر کو بالکل نہیں دیا جاتا ہے۔ مثلاً پاکتان کی کتابوں میں قوم پرست مسلمانوں کے بارے میں قطعی خاموثی ہے کہ جنہوں نے متحدہ ہندوستان کے لیے جدو جہد کی ۔ نہ ہی جمیعت علاء ہند کا کوئی تذکرہ ہے کہ جنہوں نے کا نگرس کی سیاست کی حمایت کی ۔ ہندوستان کی نصاب کی کتابوں میں ریذ کر نہیں کہ آخر مسلمانوں میں ایک علیحدہ قوم ہونے کا احساس کیوں ہوا؟ اور آخر کیوں انہوں نے علیحدگ کا فیصلہ کیا؟ نتیجہ ہے کہ نصاب کی کتابوں کے بیدومتضا دنظریات دونوں ملکوں میں ایک نسلوں کو پیدا کررہے ہیں کہ جوابتداء ہی سے قصب دنفرت کا شکار ہوجاتی ہیں۔

بحثیت استاد کے کرشن کمارکواس صورت حال سے دوج پار ہونا پڑا۔ مثلاً جب ہندوستان میں طالب علموں کو یہ بتایا جاتا ہے کہ پاکستان ایک اسلامی ریاست ہے تو وہ اس سے یہ تیجہ ذکا لتے

ہیں کہ اس صورت میں ہندوستان کو ایک ہندوریاست ہونا چاہیے۔ اگر طالب علموں کو بتایا جائے کے ہندوستان ایک سیکولر ملک ہے اور اس میں کوئی ایک کلچر نہیں ، بلکہ کئی کلچر ہیں تو بیسوال کیا جاتا ۔ پر کہ اگر ایسا ہے تو پھر میں تقسیم کیوں ہوئی ؟ انہیں نظریات کی وجہ سے ہندوستان میں ہندو بنیاد پر تی کوفروغ ملا 'اوریہا حساس ہوا کہ ہندوستان کی شناخت ہندوہونی چاہیے۔

اس کے ساتھ ہی نصاب کی کتابیں ان خیالات کو پیدا کرتی ہیں کہ دونوں ملک ایک دوسرے کے مخالف اور دشمن ہیں۔ پاکستان کا ایکج میہ ہے کہ میہ ہندوستان کوئکڑ نے کرنا چاہتا ہے۔ اس سلسلہ میں پہلا قدم تقسیم ہند تھا۔ اس کے برعکس بہی ایکج پاکستان میں ہندوستان کا ہے کہ اس نے قیام پاکستان کودل سے قبول نہیں کیا ہے اور وہ اسے قوڑ کر''ا کھنڈ بھارت' میں تبدیل کرنا چاہتا ہے۔ اس کا اظہار 1971ء کی جنگ میں بنگلہ دیش کوعلیحدہ کر کے کیا گیا۔ دونوں ملک جب ایک دوسرے سے خوف زدہ ہیں تو اس کا منطق نتیجہ یہ نمات ہے کہ دونوں اپنے دفاع پرزیادہ جب ایک دوسرے میادونوں ملکوں میں اپنے می خرج بات اسی ذہنیت کا مظہر ہیں۔

1960ء کی دہائی میں ہندوستان کے سیکوراور دوشن خیال مورخین نے نصاب کی کتابوں کی ابوں کی ابوں کی ابوں کی ابیت کود کھتے ہوئے یہ فیصلہ کیا کہ وہ ان کتابوں کوا پنے نقطہ نظر سے کھیں' ان میں رومیلا تھا پر' بین چدر' اور الیس شر ما جیسے مشہور مورخ شامل سے لیکن جب 1970ء کی دہائی میں جنا حکومت آئی' تو اس نے ان کتابوں اور ان کے متنوں پر اعتراض کیا اور بیاعتراض کیا کہ در حقیقت تقسیم ہند ہندوستان کی سیکور اور کثیر الثقافتی معاشر ہے کے لیے ایک بہت بڑا صدمہ تھا' اس نے نہ صرف ہندوستان کی سیکور اور پر کلڑ نے کلڑے کردیا' بلکہ ہندو تہذیب کو بھی صدمہ پنچایا۔ البذا ان کتابوں کو کورس سے نکال کراسی نظریہ کی بنیا دیر کتابیں کھوائی گئیں۔

موجودہ دور میں بی۔ جے۔ پی کی حکومت نے ایک بار پھر نصاب کی کتابوں کو نے سرے ےتح ریکرنے کا پروگرام بنایا ہے کہ جو''ہندت دا'' کے نظر میہ کوفر دغ دیں گی۔ پاکستان کی صورت حال بھی اسی طرح کی ہے۔ یہاں نظریہ پاکستان کے تحت جو کتابیں ککھی گئی ہیں' اور نصاب میں شامل ہیں ان میں نہصرف واقعات کوسٹے کیا گیاہے بلکہ تعصب ونفرت کو پوری طرح سے ابھارا گیاہے۔

اس سلسلہ میں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ اس صورت حال کو کیسے تبدیل کیا جائے؟ اور نصاب کی کتابوں کے ذریعہ جو تعقبات اور نفر تیں ذہنوں میں منتقل ہور ہی ہیں۔اسے کیسے رو کا جائے؟ اس کا ایک حل تو بیہ ہے کہ ہندوستانی اور پاکتانی مورخ مل بیٹھیں اور بید کیکھیں کہ وہ کون کون سے موضوعات ہیں کہ جو تعصب اور نفرت کا باعث ہیں۔اور ان واقعات کو کہ جو تعنادات کا باعث ہیں انہیں کسی طرح معروضی طور پر لکھا جائے۔اس طریقہ سے دونوں ملکوں میں نہ صرف تاریخ ہیں انہیں کمی طرح معروضی طور پر لکھا جائے۔اس طریقہ سے دونوں ملکوں میں نہ صرف تاریخ متوانی نقط نظر ملے گا جوان کے ذہنوں سے نفر توں کو دور کرے گا۔

اس قتم کی ایک کوشش جرمنی اور پولینڈ کے مورخوں نے کی تھی۔ جو بڑی حد تک کامیاب رہی۔ یہی کوشش دونوں ملکوں کے مورخ ریاست سے دوررہ کر کریں اورا پنی تحریروں کو مقبول عام میڈیا کے ذریعہ نہ صرف طالب علموں بلکہ عام لوگوں تک پہنچا کیں۔



# جایان اور تاریخ کی نصابی کتب

# ڈ اکٹر مبارک علی

نسابی کتابوں کے بارے میں ماہرین تعلیم اور معاشرے کولوگ متفق ہیں کہ طالب علم جن انساب کی کتابوں کو اسکولوں اور کالجوں میں پڑھتے ہیں ان کے اثر ات ان کے ذہن ود ماغ پراس فدر گہرے اور دیریا ہوتے ہیں کہ وہ زندگی بھران کا ساتھ دیتے ہیں۔ اول تو طالب علموں میں سے ناثر ہوتا ہے کہ کتابوں میں جو کچھ لکھا ہوا ہے اور استاد جو کچھ پڑھار ہا ہے وہ بالکل صحح کورست اور بھے ہے۔ ابتدائی دوران تعلیم چونکہ ان کاعلم محدود ہوتا ہے اور نظام تعلیم میں اس کے مواقع کم ہوتے ہیں کہ طالب علم کتاب کے موادیا استاد کو چینج کر سکے اس لیے وہ بغیر کسی جت اور دلیل کے کلاس روم کی ہربات کو تسلیم کر لیتا ہے۔

اس صورت حال سے ریاست پورا پورا فائدہ اٹھاتی ہے اور وہ تاریخ دسوس کی کتابوں میں اسپنے موضوعات کو داخل کرتی ہے کہ جو اس کے مفاد میں ہو۔ خاص طور سے حب الوطنی کے بغذ بات کوشدت سے ابھارا جا تا ہے۔ نصاب کی کتابوں کی تیاری میں مختلف ملکوں میں مختلف المریخہ میں وہاں کے پبلشرز اپنے طور پریہ کتابیں تیار کراتے ہیں۔ اور پھر انہیں صاب میں داخل کرانے کی کوشش کرتے ہیں۔ جا پان اور بہت سے دوسر ہلکوں میں ریاست کی جانب سے فیکسٹ بکس بورڈ زید کام کرتے ہیں مگر ان دونوں صورتوں میں کوئی بہت زیادہ فرق نہیں ہوتا ہے۔ دونوں صورتوں میں نصاب کی کتابوں میں تو می عظمت 'فخر اور تو می ہیروز کے نرگز سے ہیں۔ جونو جوان ذہنوں کو پوری طرح سے اپنی گرفت میں لے لیتے ہیں۔ جایان کی تاریخ کی نصابی کتابوں میں چین اور کوریا کی جانب سے کافی احتجاج جایان کی تاریخ کی نصابی کتابوں پر حال ہی میں چین اور کوریا کی جانب سے کافی احتجاج

ہوا ہے کہ ان کتابوں میں چین اور کوریا ہے متعلق حقائق کوسنے کیا گیا ہے اور خاص طور سے دوسری جنگ عظیم میں ان ملکوں میں جاپان کا جورول رہا ہے اس سے پہلوتہی کرتے ہوئے ان مظالم کو نظرانداز کردیا گیا ہے کہ جو جاپانی فوجوں نے کیے تھے۔

اسللہ میں جاپان کے ریڈیکل مورخوں نے نشاندہی کی کہ جہاں تک جاپان میں تاریخ اور نصاب کی کتابوں کا سوال ہے تو یہ جنگ سے پہلے ہی ان کتابوں میں فوجی نخر ومباہات اور ملک کی خاطر جان قربان کرنا' اس قتم کے موضوعات موجود تھے۔ جنگ کے بعد جب جاپان کوشکست ہوئی اور یہاں امر کی فوجیں آ گئیں تو اس کے بعد یہ کوشش کی گئی کہ ان اقتباسات کو نصاب کی کتابوں سے نکال دیا جائے کہ جوامریکیوں کے لیے قابل قبول نہ ہوں۔ اس کے ساتھ ہی امریکی انتظامیہ نے جاپان کی حکومت کو ہدایات دیں کہ وہ نصاب کی کتابوں سے 'شہنشاہ کی پوجا'' اور جاپان کی حکومت کو ہدایات دیں کہ وہ نصاب کی کتابوں سے 'نشہنشاہ کی پوجا' اور جاپان کی حکومت کو ہدایات دیں کہ وہ نصاب کی کتابوں سے 'نشہنشاہ کی پوجا' اور جاپان کی حکومت کو ہدایات دیں کہ وہ نصاب کی کتابوں کے کورس میں داخل کریں۔

جاپان میں نصاب کی کتابوں کے سلسلہ میں جوطریقہ کارہے جاپان کی وزارت تعلیم سات یا آخوہ تم کی نصاب کی کتابوں کی منظوری دیتی ہے۔ اب تعلیمی اداروں کوان میں سے کسی ایک کا اختخاب کرنا ہوتا ہے۔ کتابوں کی منظوری کے مراحل تقریباً ایک سال میں پورے ہوتے ہیں۔ اس مقصد کے لیے جاپان میں نصاب کی کتابیں چھاپنے والے پبلشرز سب سے پہلے مسودوں کو وزارت میں پیش کرتے ہیں جہاں کے ایک کمیٹی ان کا جائزہ لیتی ہے اگر کسی مسودے میں تبدیلی یا ترمیم کے بارے میں کہا جاتا ہے تو پبلشرکوان تجاویز کے ساتھ مسودہ واپس دے دیا جاتا ہے۔ جب یہ کتابیں شائع ہوجاتی ہیں تو اب تعلیمی اداروں کے لیے لازمی ہوتا ہے کہ وہ ان ہی بنیا دوں یہ طالب علموں کو پڑھا ئیں اوروہ ہی مواددیں کہ جوان کتابوں میں ہے۔

1965ء میں ایک جاپانی مورخ امیگا سرو (Imaga Sabru) نے وزارت تعلیم پر مقدمہ دائر کرتے ہوئے یہ دلیل دی کہ نصاب کی کتابوں کا یہ انتخاب غیر دستوری اور غیر قانونی مقدمہ دائر کرتے ہوئے یہ دلیل دی کہ نصاب کی کتابوں کو اس لیے رد کر دیا تھا کیونکہ ہے۔ اس کی وجہ پیشی کہ مشری نے اس کی کتھی ہوئی نصاب کی کتابوں کو اس لیے رد کر دیا تھا کیونکہ ان میں جنگ کے تاریک پہلوکوزیا دہ اجا کر کیا گیا ہے ان میں ایس تصاویر شامل کی گئی ہیں کہ جن میں شہروں پر فضائی حملے اور ایٹم مموں سے شہروں کی جابی ظاہر کی گئی ہے اور ایسی تصویر بھی شامل کی

مَّىٰ بين كه جن مين زخمي سيابيون اور جنگ سے معذور ہونے والے شامل بين -

وزارت تعلیم نے اس پر بھی اعتراض کیا کہ اس نے دوسری جنگ عظیم کے دوران ، جاپانی فوجوں کی پیش قدمی کے بارے میں جس انداز سے لکھا ہے وہ غلط ہے ، مثلاً یہ لکھنے کے بجائے کہ جاپانی نوجوں نے پیش قدمی کی 'یا کوریا کے جاپانی فوجوں نے پیش قدمی کی 'یا کوریا کے لوگوں بارے میں پہیں لکھنا چا ہیے کہ' ان کی پہلی آزادی کی تحریک ابھری' بلکہ اسے'' کوریا کے لوگوں کی بعاوت' کہنا چا ہیے۔

اس پرچین اورکوریا دونوں ملکوں کی جانب سے خت احتجاج ہوا جس پر جاپان کی حکومت کو اپنی پالیسی بدلنا پڑی۔ اس سے یہ بات واضح ہوئی کہ تاریخ کی تشکیل کرتے وقت ہمسا یہ ملکوں کے حذبات کا بھی خیال رکھنا ضروری ہے۔ چنا نچہ جاپان نے اس کے بعد سے نصاب کی کتابوں میں برشلیم کرلیا کہ جنگ کے دوران جاپانیوں نے نان جنگ (Nanjung) میں قتل عام کیا تھا' کوریا برسائنی کے میں اٹھی تھیں' کوریا کی عورتوں کوفو جیوں کی جنسی تسکین کے لیے استعال کیا گیا اور جنگی قید یوں پرسائنسی تجربات کیے گئے۔

اس کے روعمل کے طور پر 2000ء میں قدامت پرست مورخوں نے تاریخ کی نصابی کتا ہیں کھیں اوراس بات پرزوردیا کہ جاپان کی تاریخ کواس انداز سے کھیا جائے کہ طالب علموں اس ماضی سے شرمندگی نہ ہواوروہ ماضی کے واقعات سے پشیمان نہ ہوں۔ان کا کہنا تھا کہ'' تاریخ کو عدالت نہیں بنانا جا ہے کہ جہاں ماضی کے واقعات اور شخصیات کو فیصلہ کے لیے پیش کیا بھائے۔'' انہوں نے دوسری جنگ مخطیم میں جاپان کی شرکت کے بارے میں کھا کہ یہ در حقیقت ایشیا کی آزادی کے لیے لوگی گئی تھی۔

اس پرچین اورکوریا کی جانب سے احتجاج ہوا۔ ان کا کہنا تھا کہ نصاب کی کتابوں کا مقصد بونا چاہیے کہ وہ امن انصاف اور سچائی کو ذہنوں میں بٹھائے۔ جبکہ قدامت پیندمورخوں نے جو ناریخ لکھی ہے وہ ان مقاصد سے دور ہے۔

جاپان کی نصاب کی کتابوں پراحتجاج کا بتیجہ یہ ہوا کہ یہ کتابیں کورس میں شامل نہیں کی کئیں لیکن سوال یہ ہے کہ جوتح کی جاپان کے خلاف اس کے ہمسابوں نے شروع کی اوراس ایس کامیابی ہوئی'اس قتم کی تح کیس دوسر ہے ملکوں میں کیوں نہیں پیدا ہوئیں؟ مثلاً لامریکہ نے جو جنگی جرائم ویت نام'افغانستان'اورلاطین امریکہ کے ملکوں میں کیےان کے متعلق اس کی نصاب کی کتابیں خالی میں۔ نوآ بادیاتی دور میں یور پی ملکوں نے جو ناانصافیاں کیں' ان سے بھی ان کی نصاب کی کتابیں خالی ہیں۔ نصاب کی کتابیں خالی ہیں۔

جب تک تاریخ کوایک پیانہ پڑ ہیں ویکھا جائے گا' جارحت 'قتل' لوٹ ماراور مظالم کو یکسال نہیں مانا جائے گا'اس وقت تک ہر تو م اپنے جرائم کا جواز دے کرخود کوتما م الزامات سے بری کرتی رہے گی۔ جب بھی تاریخ اس طرح سے کھی جائے گی تو وہ رواداری کے بجائے تعصب اور روثن خیالی کے بجائے تنگ نظری پیدا کرے گی۔

# کیابرطانوی اپنی استعاری سلطنت کی زیاد تیول پرشرمنده ہیں؟

مارىيمسرا/ ترجمه: طارق عزيز سندهو

بلجیم والے اپنے استعاری ہتھکنڈ سے استعال کرنے کے لیے بالآ خرا یک مرتبہ پھر کا تکو (Congo) واپس لوٹے والے ہیں۔ برسلز (Brussels) میں ریاستی سر پرتی کے زیرسایہ کام کرنے والا رائل میوزیم برائے سینٹرل افریقہ ایک اور کتاب سے مشتعل ہوا ہے جس میں کہ کا تکو میں شاہ لیو پولڈ (King Leopold) کی سلطنت (جو کہ انیسویں صدی کے آخری جھے سے شروع ہوکر بیسویں صدی کے ابتدائی جھے تک پھیلی ہوئی تھی ) کے پیدا کردہ افلاس اور بے بہا مظالم کا تذکرہ ہے۔ لہذا اس اوار سے نے موز عین کے ایک گروہ کو یہ کام سونیا ہے کہ وہ کا تکو میں بسے والوں کی نسل کئی جبری مشقت تشدد عصمت ریزی اور قبل کے الزامات (کہ جس میں تقریباً وی میں بین تو رین جاری کرے۔

ای طرح برطانیہ کے استعاری ریکارڈ کے متعلق بھی حددرجہ اطمینان پایاجا تا ہے۔ 11 ستبر کے بعد مغربی کی برتری کے نشے میں برطانوی وزیراعظم ٹونی بلیئر کے خارجہ امور کے سابق گرورو رابرٹ کو پر اور بہت سے پرچم بردار صحافی ہم سے اس بات کا تقاضا کر رہے ہیں کہ ہمیں اپنی نوآ بادیاتی سلطنت کے حوالے سے بھی شرمندہ نہیں ہونا چا ہیے۔ رابرٹ کو پر اس بات کا تقاضا کرتا ہے کہ سامراجی سلطنت کی آج بھی اتنی ہی اہمیت ہے جتنی کے انیسویں صدی میں اس کی ضرورت تھی۔ ہمیں اس کی کے سامراجی سلطنت کا قیام پیماندہ معاشروں میں ضرورت تھی۔ ہمیں اس بات کا بقین دلایا گیا کہ برطانوی سلطنت کا قیام پیماندہ معاشروں میں

عمدہ طرز حکومت' تہذیبی رویوں اور معاثی فلنفے کے نظریات کو شامل کرنے کی ایک سوچی سمجھی کوشش تھی۔

کیا برطانوی استعاریت کے ایسے دکش نقط نظر کو درست قرار دیا جاسکتا ہے؟ بہت سے احباب اس کے حق میں دلائل دیتے ہیں۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ فرانسی اور بلجیئز کی نسبت اگریزوں کے ہاتھوں پرخون کے الزامات کم ہیں اور کیا اگریزوں کا دائج کردہ فری مارکیٹ کا تصور جری مشقت کی اندوہ نا کیوں سے بہتر نہ تھا؟ اور ان کا متعارف کردہ مخصوص طبقہ ورانہ حسد انہیں باقی ماندی نسل کشوں سے بہتر نہیں گروانتا؟ اور آج ہندوستان نہ صرف ایک جمہوریت ہے بلکہ اگریزوں کی بدولت ایک بہت بڑے ریلوے کے نظام سے بہرہ مند ہے۔ بلاشبدان باتوں میں سچائی کا ایک عضر ضرور شامل ہے گراس میں بھی مبالغے کے اثر ات کی آمیزش ہے۔ اگر چہ نو آبادیاتی معاشی پالیسیوں کے جران کن اثر ات پرایک بھر پورتج نے کی ضرورت ہے گریہ نقطہ نظر نہایت آسانی سے مستر دکیا جا سکتا ہے کہ برطانوی سلطنت شاہ لیو پولڈ کے مظالم کے مقابلے میں ظلم و جرکے استعال ہے مبراتھی۔

یہ بات اب جدیدرات خظریات کا حصہ ہے کہ پورپ کے زیرسایہ بیسویں صدی تاریخ کا ایک بدترین دور تھا۔ لہذا ان مظالم کی دل فگار تھائق کو مناسب انداز میں ریکارڈ کیا جائے اور معاشرے میں مجموعی طور پراس کا احساس کیا جائے۔ گراب جہال کمیونزم کی سیاہ تاریخ منظم کی جا رہی ہے اور ہر مخص نازی ازم کے خوف سے آگاہ ہے۔ نامور تاریخ دان برطانوی سلطنت کے سیاہ رخ پر قلم اٹھانے میں عدم دلچینی کا اظہار کررہے ہیں۔

حتی کہ اب تک کسی نے بھی ہندوستان افریقہ اور ملایا میں برطانوی ملکیت میں شامل کا نوں اور تقمیر اتی منصوبوں میں ریاستی طاقت کے ذریعے جری مشقت کے دوران انسانی جانوں کے ضیائع کی تعداد تک معلوم کرنے کی کوشش نہیں کی ہے۔ گرہم جانتے ہیں کہ ہزاروں کا کھوں افریق ' ہندوستانی اور مالیز ضروراستعاری برطانیہ کے ریلو کے گفیر کے دوران زخمی ہوئے یا مارے گئے۔ اسی طرح 1920ء اور 1930ء کی دہائی میں سوڈان عراق اور فلسطین کے دیہاتوں پر کی جانے والی برطانوی فضائی بمباری اور زہر کی گیسوں کے استعال کے دوران مرنے والے انسانوں کا

شارتك نبيس كيا كيا\_

اور نہ ہی برطانوی سلطنت کا نوآ بادیاتی مما لک سے نام نہاد پرامن انخلا ہے بہا نقصانات کے بغیر ہوا۔ ہندوستانی برصغیر کی جلدی میں کی جانے والی تقسیم غیر انتظام علاقوں میں تشدداور انتظام کے بغیر ہوا۔ ہندوستانی برصغیر کی جلدی میں کی جانے والی تقسیم غیر انتظام علاقوں میں تشدداور انتظار کے باعث لاکھوں اموات کا سبب بنی۔ ماؤ' ماؤ کے نعروں کا جبری خاتمہ اور کینیا کے ہزاروں کسانوں کا جیلوئی میں بند کیا جانا ابھی بھی ہمارے حافظے میں اسی طرح محفوظ ہے۔ گر ہزاروں کسانوں کا جیلوئی میں ملایا کے انتظا بی کمیونسٹوں کا برطانوی سکوٹس گارڈ کے ذریعے قتل عام' پیراک (Perak) میں برطانوی رائل میرائن کما نڈوز کا ڈاکوؤں کے نام پر انتظار بیوں کا سرقلم کرنا اور نام نہادا بیرجنسی کے دوران ملایا کے دیہاتوں پرخفیہ بمباری کی آج تک تحقیقات نہیں ہوسکیں۔

ہم یہ بحث کر سکتے ہیں کہ بیتمام برقسمت نتائج صرف سیاسی اور معاشی جدیدت کی آمد کے باعث ہی وقوع پذیر ہوئے۔ مگر کیا تبدیلی کواس بہیاندانداز میں بھی آنا ہوتا ہے؟ ہمارے پاس برطانوی ظلم کی ایسی بہت مثالیں ہیں کہ جس نے مفلس بیلجیم کے خون کو خشک کرنے کے لیے نجانے کیا پچھ نہیں کیا۔ سوائے انگریزوں کے کس نے تشدو کے مراکز ایجاد کیے۔ بوئیر جنگ (Boer war) کے دوران برطانوی جیلوں میں ہزاروں عورتوں اور بچوں سے متعلق شرمناک تقصیات آج بھی خوب جانی جاتی ہیں کہ جس میں یہ قیدی بیاری اور خراب غذا کے ہاتھوں جال بجی ہوئے۔

ہمارے پاس چرچل کی الیی خوفا کے سکیمیں بھی موجود ہیں کہ جس میں ہندوستان اور مشرق وسطی میں استعاریت کے دفاع پر اٹھنے والے اخراجات کم کرنے کے لیے یہ بچویز کیا گیا تھا کہ سیاسی مظاہروں مزدوروں کے جھڑوں میکسوں کی عدم ادائیگی اور بغاوت پر قابو پانے کے لیے فضائی حملے نر ہر پلی گیسوں اور تھین گنوں کو استعال کیا جائے ۔ محض اس بنیاد پر جنوبی ایشیا کے فاقہ زدہ عوام تک خوراک کی ترسیل روک دی تھی کہ یہ ہندوستان کے بہر سفریبوں میں آبادی کے اضافے کا باعث بنے گا۔ ہمارے پاس پہلی جنگ عظیم کے بعد سوڈ انی دیہاتوں پر برطانوی مماری کی عجیب وغریب توجیہات بھی موجود ہیں۔ برطانوی آفیسر یہ دعوی کرتے ہیں کہ نوئر (Nuer) کی عورتیں ان کے لیے جانوروں اور بندوتوں سے کم حیثیت کی تھیں۔

یہ حقائق اور اعدادو شار برطانوی سلطنت پردری کتب میں اتنی آسانی سے نہیں پائے جاتے۔ ہمارے پاس برطانوی سلطنت پروقف کوئی ایسا عجائیہ گھر بھی تو نہیں ہے۔ گر ہماری اس خرورت سے قریب نیوا میریل وارمیوزیم (New Imperial War Museum) میراثر قائم کرے گا کہ برطانیہ کے نوآبادیاتی شہری دنیا سے ظلم و جرکے خاتیے کے لیے حکومت کے بیتا ثر قائم کرے گا کہ برطانیہ کے نوآبادیاتی شہری دنیا سے ظلم و جرکے خاتیے کے لیے حکومت کے جہاد میں جوش و جذبے سے شریک ہوئے تھے۔

کیااس سے فرق پڑتا ہے کہ برطانوی اپنے استعاری ماضی پرفخر محسوں کرتے ہیں۔ یعنی کے برطانیہ کے مظالم تاریخ سے مٹائے جانچکے ہیں۔

# فو ڈاسٹریٹ سےفو ڈبازار تک

غافرشنراد

وسطی ایشیاء ہے آنے والے مغل حکمرانوں نے شہرقد یم لاہور کی بیشانی پر کھوا ہے نقوش شبت کئے کہ تاریخ میں لاہورا یک مغل شہر کے طور پر جانا جانے لگا۔ شہنشاہ بابر ہندوستان آیا تواپنے ہمراہ تین سومعمار لے کرآیا۔ مغلوں کے اعلی ذوق تعیرات 'شاہاند ص جمالیات اور نفاست پندی نے شہر کے خدوخال 'طرز تعیراور تزئین و آرائش کو یکسر بدل دیا 'سکھوں نے اپنے عہد حکومت کی آئھ دہائیوں میں مغلوں کی ممارات سے قیمتی پھرا کھاڑ کراپئی ممارات کی شان و شوکت میں اضاف کیا۔ انگریزوں نے تعیراتی ساز وسامان بدلا' تعیرات کے شئے خدوخال اجاگر کیے اور یوں فن تعمیرات کی جمالیات کی تفکیل نو ہوئی۔ پاکستان بننے کے فور آبعد کا زماندوہ ہے جب عالمی سطی پر جدید فن تعمیرات کی جمالیات کی تفکیل نو ہوئی۔ پاکستان بننے کے فور آبعد کا زماندوہ ہے جب عالمی سطی پر جدید فن تعمیرات کی تحریک نے وروں پر تھی لہذا ایڈور ڈ ڈ کی سٹون نے واپڈ ہاؤس 'جب بو نیورٹی نیو الفلاح بلڈنگ واپم بلیک نے ہوئل انٹر کائمیفل اور پر وفیسر ڈ اکسیٹس نے پنجاب یو نیورٹی نیو کیمیس کی ممارات ڈیز ائن کیس گویا ایک مرتبہ پھر ایک مختلف 'غیر مانوس اور غیر ملکی طرز تعمیرات اس شہر پر مسلط کر دیا گیا جس کی جڑیں اس زمین میں نہ تھیں۔

گذشتہ ایک ہزار برسوں میں مختلف تو میں اپنے اپنے انداز میں اس شہر کی تہذیب و ثقافت اور فن تعمیرات پر اثر انداز ہوتی رہیں ۔ 128 کتوبر 2000ء کو کلچراورعہد قدیم کی عمارات کی تزئین و آرائش کی بحالی کے نام پر فوڈ اسٹریٹ کوشہر لا ہور میں درآ مدکیا گیا اس کا تمام ترسہرا تجدید لا ہور کمیٹی کے چیئر مین گورز پنجاب اور کمیٹی کے دیگر اراکین کے سرہے ۔ اس سے قبل فوڈ فیسٹول اور فوڈ میلہ کی جشن بہاراں کے تحت روایت ڈالی جا بھی تھی ۔ لا ہور کے باغوں اور پارکوں میں اس

تفریح کا اہتمام لائق محسین تھا۔ لا ہور نے ایسے مرغ چنے نہاری ہونگ مری پائے وغیرہ کھانے کیلئے شہر کے کسی بھی کونے کھدرے 'حتی کہ نامناسب مقام پر بھی جاسکے ہیں۔ اب اگر فوڈ اسٹریٹ کو اس پہلو سے کا میاب قرار دیا جا رہا ہے تو یہ کوئی ایسا کمال نہیں ہے۔ دوسرا المیہ قدیم عمارات کی تزئین و آرائش کی بحالی کے نام پر لیپا پوتی ہے گویا جدید را اصطلاح میں بوٹی تھرا پی ہے اس نے ماہرین بحالیات کو خت فکر وغصہ میں جتلا کر رکھا ہے اور کسی نہ کسی شکل میں وقا فو قااس کا اظہار اور روعل بھی سامنے آتا رہتا ہے۔ اس کا سہرا تجدید لا ہور کمیٹی کے سرہے جس کے چیئر مین 'گورنر پنجاب اور جس کے اراکین میں کا اللہ خان متاز اور نیر علی داوا جسے ماہرین فن چیئر مین 'گورنر پنجاب اور جس کے اراکین میں کا کی خورت نے اس کا سہرا تحدید امیں الکھ روپے خرج ہوئے۔ وقع 80 دوکا نات اور 35 عمارات کی تجدید و تزئین نو پر ہیں لاکھ روپے خرج ہوئے۔ واسطحوں پر قصد لی سند کا متعاضی ہے۔

1-ڈیزائن کی سطح پر 2•سامان تغیر کی سطح پر 3- بھنیک ومہارت کی سطح پر 4-عمومی تناظر کی سطح پر

ابتجدید لا ہور کمیٹی نے کون کی سطح پر تزئین و آرائش کی بحالی کا کام سرانجام دیا ہے یہ صرف وہی جانتے ہیں۔ Antiquity Act کے مطابق کوئی بھی عمارت چھتر سال یا اس سے زائد پرانی ہوتو اسے محفوظ یا دگار (Protected Monument) کی فہرست میں جگہ دی جاتی ہے۔ اس اعتبار سے فوڈ اسٹریٹ اور اس کے قرب وجوار کی ستر فیصد عمارات کو محفوظ یا دگاریں قرار دیا جاسکتا ہے۔

نسبت چوک میں فوڈ اسٹریٹ کے آغاز پر داخلی دروازے کے نام پر جوڈ ھانچہ کھڑا کیا گیا ہےاس کے بارے میں ایک اخباری مضمون میں پورے اعتاد کے ساتھ بید دعوی کیا گیا ہے کہ اپنی جمالیات اور طرز نقمیر میں شہر قدیم کے داخلی درواز ہ کی روایت کے ساتھ جڑا ہوا ہے۔مغل عہد میں اکبرنے شہر قدیم کے گرد بارہ داخلی درواز ول کی تقمیر کی۔ان میں سے کئی ایک کی سکھ عہد میں تقمیر نو ہوئی انگریزی عہد حکومت میں لوہاری دروازہ تو کم وبیش اپنے قدیم انداز میں دوبارہ تعمیر کردیا گیا ، گر بھائی 'کشمیری 'شیرانوالا اور دبلی دروازے کی تعمیر کے لئے خالصتاً برطانوی عہد کا طرز تعمیر اور سامان تعمیرات استعال کیا گیا۔اس طرح کے تاریخی تناظر میں بیا ندازہ لگانا خاصامشکل ہے کہ فوڈ اسٹریٹ کے اس ڈھانچے کا طرز تعمیر کوئی روایت کے ساتھ جڑا ہوا ہے 'ہم تو اسے اس سلسلے کی توسیع بھی قرار نہیں دے سکتے۔

ترقی پذیر مکون کا ہمیشہ معنے ہی بدالمیدر ہاہے کہ یہاں ہر شعبے میں ماہرین کی عدم دستیابی ک وجہ سے نیم حکیم لوگوں کو کھلنے کا بھر پورموقع ملاہے۔1960ء میں اسلام آباد کے نام سے یا کستان کا دارالخلافہ بنانے کے لئے جب ماسر بلان تیار ہوا تو اس اسلامی نظریاتی مملکت کہ جس کا نام اسلامی جمہوریہ پاکستان ہے میں جامع معجد کے لئے جگہ کی تخصیص و وتوع کا معاملہ یکسرنظر انداز ہوگیا۔ابوان صدر کا جوڈیزائن کمیٹی کے چیئر مین مسٹراین اے فاروقی کی رہنمائی میں مغلیہ انداز تعمیر میں ایڈورڈ ڈی سٹون نے تیار کیا تھا حتی طور پر گنبدمنہا کر کے اور کمانیں سیدھی کر کے اس ڈیزائن کوجد بدفن تغیر کا شاہ کار بنا دیا گیا۔ مینار پاکستان کی چوٹی پر گنبدنما ٹوپی رکھ کراہے اسلامی فن تغییر کانمونه قرار دیا گیا۔ داتا در بار کمپلیکس کی مجد کے ڈیزائن کے مقابلہ کے موقع پرصدر یا کستان جنرل محمد ضیاء الحق نے درج ذیل رہنما اصول متعین فرمائے '' میں چاہتا ہوں کہ اس میں بادشابی مسجد کی وسعت و کشادگی شا جبهانی مسجد تفضه کی جمالیات اورمسجد وزیرخان کی می اندرونی تزئین وآ رائش ہو''۔آج نقوی اینڈ صدیقی کابیڈیز ائن ایک وفاقی وزیرُ ایک صوبا کی وزیرِ اور ایک بوروكريث كى فن تقيرات كى سجھ بوجھ كے زعم كى وجه سے آ دھا تيتر اور آ دھا بير بن كيا ہے \_ مارے ماں انجینئر کو آر کیٹیکٹ بننے کا اُ آر کیٹیکٹ کو بیوروگریٹ بننے کا ابیوروگریٹ کوسیاستدان بننے کا اور سیاستدان کومطلق العنان آ مربننے کا بے پناہ شوق ہےاور آ مریت کے راستے اقتد ار میں داخل ہونے والے جہوری اقد ارکا چیمین بننے کے خواہاں ہیں۔

ممارتوں کی تہذیب اوران کا تشخص انسانوں جیسا ہوتا ہے' چلتے پھرتے' سانس لیتے انسانوں کے ساتھ ہی تہذیب ومعاشرت انسانوں کے ساتھ ہی شہروں کی زندگیاں وابستہ ہوتی ہیں۔جوں جوں انسانی تہذیب ومعاشرت میں تبدیلیاں رونما ہوتی ہیں'شہروں اور گلیوں کے خدو خال اوران کا تشخص بھی تبدیل ہونے لگتا ہے۔ بیتبدیلی ایک رات میں نہیں آتی اس کیلئے صدیاں درکار ہوتی ہیں۔اگر راتوں رات ایسے

عناصراور عوامل مسلط کرد یے جا کیں تو معاشرتی سطی پرعدم تو ازن اور بے چینی کی فضا میں اضافہ ہوتا ہے۔ تجدید لا ہور کمیٹی نے گوالمنڈی کے کمینوں کوفوڈ اسڑیٹ کے نام پر جو تحفییش کیا اور عالمی نشریاتی اداروں سے خوب خوب دادوصول کی مگر ساجی سطح پران کمینوں پر کیا گزری کبھی کسی نے پلیٹ کرد کھنے یا سیحنے کی ضرورت محسوس نہیں کی۔ رات سڑ کیس خالی ہونے پر جہاں نو جوان کرکٹ کھیلتے تھے اب وہاں گاڑیاں پارک کی جاتی ہیں۔ فوڈ اسٹریٹ اور اس کے نواح میں جہاں پنچ محلا دو کانات اور بالائی منزلوں پر ہائش گاہیں ہیں اب رات گئے تک فوڈ میلے اور فوڈ فیسٹول کا ہنگامہ بر پار ہتا ہے۔ جی او آر کے سر سبز وشاداب اور پر سکون گوشہ عافیت میں محواستراحت مخلوق کواس دو کانی اور شر کا ہم ہوئے اور شر کھر سے ہر تماش کے لوگ وہاں رات میں ہوئے اور شہر کھر سے ہر تماش کے لوگ وہاں رات میں کھانے سے لطف اندوز ہوں اس تج بے سے گزر کر ہی اس ہلڑ بازی اور ہوگا مہ آرائی سے ہونے والی ذہنی کوفت کا اندازہ ہوسکتا ہے۔

14 اگست کوفو ڈبازار کا افتتاح ہونے والا ہے اس کے لئے جین مندر سے انار کلی چوک تک سرئی کا انتخاب کیا گیا ہے۔ رات دن کام جاری ہے گویا ہم فوڈ اسٹریٹ سے فوڈ بازارتک آن پہنچے ہیں۔ شہر فندیم کا تھڑا کلی ان گلیوں اور بازاروں میں کہیں گم ہوتا نظر آ رہا ہے۔ شہر فندیم میں تھڑوں پر دن میں اگر عور تیں اور بیچے بیٹے کر ساجی روابط کے تانے بانے بنتے تھے تو رات گئے نوجوان مل بیٹھتے اور بوڑھے قسے کہانیاں سناتے 'ایک دوسرے کے دکھ سکھ میں شریک ہوتے' نوجوان مل بیٹھتے اور شناسائی کے رشتے مضبوط تر ہوتے۔ شہر فندیم جب شہرہ پناہ کی صدود سے نکلاتو گلبرگ' ماڈل ٹاؤن' اقبال ٹاؤن اور فیصل ٹاؤن تک جا پہنچا۔ شہر فندیم کے باسیوں نے گویا اندرون لا ہور سے بیرون لا ہور تک سفر کھا ۔ وہ تکیئے اور تھڑے جن کی سفر تھا' گویا یہ میرکی ذات سے بیرون ذات کا سفر تھا' گویا یہ میرکی ذات سے بیرون ذات کا کی کا نات تک کا شعری سفر تھا۔ وہ تکیئے اور تھڑے جن کی سفر تھا' گویا یہ میرکی ذات سے بیرون شہر فندیم تھی' فقر ہوئے۔ انار کلی کا وہ حصہ جے فوڈ بازار میں تبدیل کیا جار ہا ہے وہاں رات گئے تک شاعز'ادیب' دانشوراور مختلف مکتبہ فکر سے تعلق رکھنے والے اہل علم وہنر بیٹھتے ہیں۔ رات ہوٹلوں کی کرسیاں با ہر سڑک اور فٹ پاتھ پر بیجا دی جاتی ہیں اور پھر جائے کے کپ پر رات گئے تک تبادلہ خیالات اور بحث مباحث کے دور

چلتے ہیں۔ان میں سے پچھلوگ پاک ٹی ہاؤس بیٹھتے ہیں رات نو بجے جب پاک ٹی ہاؤس بند ہو جانا ہے تو بدلوگ انارکل کے اس جھے میں آن بیٹھتے ہیں۔ٹولٹن مارکیٹ میں کیپری ہوٹل کھی صاحب فکر ونظر لوگوں'ادیبوں وشاعروں کی آماہ جگاہ ہوتا تھا۔ مدت ہوئی ٹولٹن مارکیٹ کی ممارت کی بحالی کے نام پریہ ہوٹل بند کر دیا گیا۔ کیپری ہوٹل کی قدیمی روایت تھی کہ اگر آپ چائے کا ایک سیٹ آرڈرکرتے ہیں تو بغیر دو ہری ادائیگی کے اس آڈرکود ہرایا جاسکتا تھا۔

مرجمیں برانی روایات سے کیا؟ ہم تونی روایات قائم کرنے والوں میں سے ہیں۔ یہاں بھی اگرمقامی ر مائش پذیرلوگوں کی رات کی نیندیں غارت ہونگی تو کیا ہوا؟ ہمارا فو ڈیاز ار کاشوق تو پورا ہوگا۔ویسے بھی ان چھوٹے چھوٹے لوگوں کے چھوٹے چھوٹے مسائل لائی جانے والی بزی تبدیلیوں کے مقابلے میں کوئی اہمیت نہیں رکھتے۔ٹریفک پولیس والےمہم چلاتے ہیں وھواں چھاڑتی گاڑیاں نضائی آلودگی کا باعث ہیں۔ ماحولیات والےنو حد کناں ہیں کہ شور شراباسمعی آلددگی کا سبب بنتا ہے۔ ماحولیات کے ان بڑے بڑے بین الاقوامی اداروں نے سٹرکوں کے كنارے آ ديزال كئے جانے والے الواح تشہير (مور ڈنگ) كى وجہ سے پيدا ہونے والى بھرى آلددگی کاواویل بھی نہیں مجایا۔ میں جب گھرے نکاتا ہول توبیا حساس مجھے شدت ہے ہوتا ہے کہ ا کیہ ویں صدی کے لا ہور کا ایک نیاتشخص ابھر کرسا ہے آ رہا ہے۔شہر کے منظر نامے میں سڑکوں پر اور المارتوں كى چھتوں برآ ويزال بوے برے منور جور دُنگر شركونى جماليات عطاكرر بے بيں ان ہور دُنگز کے پیھیے اگر کہیں شہر کی کوئی عمارت جھلک دکھا جاتی ہے تو میرادھیان پاکستان ٹیلی ویثر ن کی جانب چلاجا تا ہے جہاں اشتہارات کے نیچ میں بھی بھی وقفوں سے چند کھوں کے لئے ہی سہی ا ڈرامے کی جھلکیاں دیکھنے کول جاتی ہیں۔ مجھے تو ہوں لگتا ہے کہ اکیسویں صدی کالا ہور بسایا ہی ان مور ڈنگز کی خاطر گیا ہے۔ یہ الگ بات ہے کہ ان مور ڈنگز کے سائیز 'سکیل' آویز ال کرنے کا طریقہ ٔ غرض کو کی بھی قانونی یا اصولی ضابطہ موجود نہیں ہے۔

جھنڈے والی گاڑیوں میں بیٹھ کرشہر کا نظارہ کرنے والے کیسے جان سکتے ہیں کہ عام آ دمی کا مسئلہ فوڈ سٹریٹ فوڈ بازاریا فوڈ فیسٹول نہیں ہے بلکہ صرف اور صرف فوڈ ہے شہر میں چینے والے صاف پانی کی فراہمی کا مسئلہ ہے سڑکوں پر عنقا ہوجانے والی پبلکٹرانسپورٹ کا مسئلہ ہے۔ ابل ڈی اے کی ناممل رہائش کا لونیوں کے ترقیاتی کا موں کی پیکیل کا مسئلہ ہے بارشی پانی کی

نکائی کا مسئلہ ہے۔ گلیوں اور سر کوں پر اسم ہونے والے کوڑا کرکٹ کی صفائی کا مسئلہ ہے۔ مسئلوں کے تو اس شہر میں انبار گلے ہوئے ہیں آ پ اس بات کوچھوڑ ہے جھے ایک سوال کا جواب دیجے کہ اگر فوڈ اسٹریٹ کا نام' طعام گلی'' ہوتا تو کیا پھر بھی یہ اتنی مقبولیت حاصل کر پاتی ' فوڈ اسٹریٹ کے پیچھے اگر کامران لاشاری نہ ہوتے تو کیا ملکی و بین الاقوامی ذرائع تشہیراس کو مقبول بنانے میں اس طرح اپنا کردار اوا کرتے' آج ایک عام آدمی فوڈ اسٹریٹ کے نام سے تو واقت ہے مگر محکمہ آٹار قد یمہ بخاب کے ماہرین کوشاہ رکن عالم ملتان کے مزار کی تزئین و آرائش کی بحالی کے کام پر بین الاقوامی سطح کے آغا خان ایوارڈ سے نوازا گیا' یہ بات کس کے علم میں نہیں۔

(22 جون 2002ء کوانسٹی ٹیوٹ آ ف آ کیٹیکٹ پاکستان کے زیرا ہتمام الحمراء آ رٹ کونسل میں ہونیوالے سیمینار میں پڑھا گیا) is Light Eart

اکبری خواہش پرعباس خال سروانی نے '' تاریخ تحفدا کبرشاہی '' جو'' تاریخ شیرشاہی '' سے منبول ہوئی کصی ۔ یہ انداز أ 1578ء میں تصنیف ہوئی ۔ اور اس طرح شیرشاہ کی وفات کے پچھ عرصہ بعد ہی لکھی گئی جو 1545ء میں ہوئی تھی ۔ اندازہ ہے کہ مصنف نے تاریخ کا مواد ان شخنصیتوں سے بھی حاصل کیا ہوگا کہ جنہوں نے شیرشاہ کا زمانہ دیکھا تھا۔ پٹھانوں پر بعد میں جو تاریخ شیرشاہی سے بہت استفادہ کیا۔

کتاب کا اردوتر جمہ مظہر علی خال والا نے کیا ہے جوفورٹ ولیم کالج میں ملازم تھے۔اسکی پہلی اشاعت کالج کے تصنیف و تالیف کی جانب سے ہوا۔ دوسری اشاعت 1963ء میں کراچی سے ہوئی۔

# پېلادىباچەمترىم كا

شکر ہےاس شہنشاہ برتر کا کہ وہ واجب الود ہےاوراس کے قبضہ قدرت میں ساری کا ئنات اور جمیع حمداس واحد ہے ہمتا کوسز اواراور حیات وممات سب کی اس کے اختیار ووہی مالک ہےروز جزا کا اور بخشے والا ہے گنا ہگاروں کی خطا کا۔

درود وصلاق بے شاراس ختم المرسلین پر جوزیب دینے والے ہے مند نبوت کا اور گوہر ہے دریائے رسالت کا اور سردار انبیاء کا اور شفیع ہے عامیوں کا اور منقبت اس ولی اللہ کی کہ جو برگزیدہ ہے کون و مکان کا اور امام و پیشوا ہے دو جہاں کا اور وصی ہے احمر مجتبیٰ کا اور مقبول ہے درگاہ کبریا کا یعنی علی مرتضی صلاق اللہ علیہ اور درود وسلام ہے باقی ائمہ طاہرین اجمعین پر کہ پھول ہیں روصہ رسالت کے اور شمر ہیں اشجار امامت کے۔

بعد حمد ونعت کے مظہر علی خال ولا سبب ترجمہ بیان کرتا ہے کہ اس احقر کوصا حب عالی مکنت والاحشمت کپتان جیمس موئٹ صا حب دام دولتہ نے ازراہ نوازش یوں ارشاد کیا کہ شیر شاہی کا ترجمہ زبان اردو میں کہ جس طرح عباس خال کہ ورسروانی نے بموجب حکم اشرف عرش بارگاہ سلیمان جاہ جلال الدین محمد اکبر بادشاہ غازی کے کتاب تاریخ احوال میں حضرت ہمایوں پادشاہ ظل سجانی فردوس مکانی اور شیر شاہ وغیرہ کے فاری میں کھی اس مجید ان نے ترجمہ اس کا حسب الحکم صاحب معدوح کے عصر میں نواب متطاب معلی القاب فلک رکاب امیر الامراء زبدہ نوئینان عظیم الثان مثیر خاص حضور شاہ کیوان بارگان انگلتان اشرف الاشراف مارکوس ولزی گورز جزل بہادردام اقبالہ کے شروع کیالیکن ابتدائے عہد میں نواب والا جناب ما لک الرقاب معدن امن و بہادردام اقبالہ کے شروع کیالیکن ابتدائے عہد میں نواب والا جناب ما لک الرقاب معدن امن و امان منبع جود داحسان امیر الامراء زبدہ نوئیناں عظیم الثان مشیر خاص حضور شاہ کیواں بارگاہ انگلتان

ائرف الاشراف مارکوئیس کارنوالس گورز جزل بهادردام اقبالہ کے حسن انصرام کو پہنچایا۔ صاحبان و نش سے امید سے کہ جب اس کی عبارت کو ملاحظ فرمادیں جہاں کہیں مقتضائے بشریت سے سہود خطاوا تع ہوئی ہو عیب گیری کے حرف زبان پر نہ لاویں بلکہ اطلاع کریں اور نام نہ دھریں کہ بہروضع سنجیدہ اور طور پندیدہ ہے اور جس کتاب سے کہ اس کا ترجمہ ہوا ہے کوئی لفظ اس سے چھوڑ نہیں دیا ہے اگر دیکھیں اس کی فاری کو تو بخو بی معلوم ہو کہ اصل کتاب میں بندش الفاظ وترکیب معنی کس رنگ تھی اور لفظ بالفظ کس طرح بیتمام کتاب ترجمہ ہوئی شکر خدا کا کہیں مطلب نہیں چھوٹا ناؤں گاؤں تھاؤں فروگز اشت نہیں کیا۔ مطلع

گرچہ اپنے طور پر بھی فاری اس کی تمام ایک انچھی طرح پایا اس نے حسن انصرام

#### دوسراديباجهمولف كا

حمدوثناءاس خالق خلق کے لیے لائق ہے جس نے عادل بادشاہوں کی تیخ آبدار کے ابر سے باغ سلطنت کوسر سبزی عطا کی ہے اور والاقدر پادشاہوں کی تیخ سیاست سے فتنہ وفساد کے کدورت وغبار کود نیاودین کے گھر کے صحن سے دور کیا ہے۔ درود بے شار راہ ہدایت کے ہدایت کرنے والوں برکددے راہ گمراہی کے بھٹکے ہوؤں کو ہدایت کی شاہراہ میں پہنچاد ہے ہیں ہوجیو۔

تخفہا کبرشاہی کا تیسرا طبقہ گروہ سور کی سلطنت کے احوال میں کہوہ لودی پٹھانوں کی قوم میں سے تھا،مفصل تین باب میں ہے۔

بہلاباب شیرخال سور کی سلطنت کے بیان میں ۔

دوسراباب شیرخال کے بیٹے اسلام خال کی بادشاہت کے احوال میں۔

تیسرابابا انہہ بادشآ ہوں کے احوال میں جوشیر خال کے دشتہ داروں اور علاقہ مندوں میں تھے جنہوں نے اسلام خال کے بعد سلطنت کا دعوا کر کے خطبہ وسکہ اپنے نام کا پڑھوا یا اور جاری کیا اور اس کے بیٹے کوسلطنت سے معزول کیا۔ بعداس کے بیاحقر الناس مسلی عباس ولد شخ علی سروانی کہ بندہ کمترین ہے آستانِ عرشِ مکان۔۔۔۔۔سکندر ثانی کا اور مولف ہے سلطان افغانی کا عرض کرتا ہے۔

جب فرمانے حضرت جلال الدین محمد اکبر بادشاہ کے وہ امن وامال کے قاعدے کا جاری کرنے والا اورظلم وستم کی بنیاد اکھاڑنے والا ہے اور مرکز ہے دائر ہ عدل واحسان کاشہسوار ہے میدان شجاعت و دلیری کا ملہم ہے الہا م الٰہی کا عالم کی پناہ اور سلیمان کی ہی جاہے جو کچھان معتمد پٹھانوں کی زبانی جوتو ارخ اور مخند انی میں کمال مہارت رکھتے تھے اور ابتدائے دولت و انتہائے

سلطنت سے ہمراہ ان کے تھے اور خاص خدمت سے سرفراز تھے سناتھا' اور غیروں سے بھی جو کچھ تحقیق کیا تھا اس کولکھا' جو برخلاف اس کے سنا تھا اور تحقیقی کی کسوٹی پر کھر انیایا اس سے درگز را۔ جب شاہوخیل کے گروہ میں سے بہلول کو کہوہ لودی پٹھان کی قوم سے تھاسلطنت ملک دیلی کی بہنی (1) ہند کے اکثر لوگ صاحب سکہ اور صاحب خطبہ تنے انہوں نے دشمنی سے اس کی مخالفت کی اور سلطان ایراجیم شرقی کا بیٹا سلطان محود جو نپور کا بادشاہ تھا اور سلطان محووظ کی الوے کی بادشابت كرتا تفاتجرات كي سلطنت قطب الدين كوتقي دكھن كى رياست بسلطان علاؤ الدين احمد شاہ کواور تشمیر کی باوشاہت سلطان زین العابدین کرتا تھا۔ بنگا لے اور تھٹے کے حاکم نام معلوم نہ ہوا۔ ملتان كا حاكم شيخ يوسف سجاده نشين غوث الاعظم شيخ شهاب الدين قريثي كا تهاجب ملك سلطان بہلول شرعظیم دبلی میں رہاکسی نے بادشاہان نہ کورے قدم دلیری کااس کی مخالفت کے میدان میں نەركھا۔شېرانكاہ(2) كے رائے نے شيخ پوسف كو جواردى كا زميندار تھا نكال ديا اور ملتان كواپنے تصرف میں لایا اپنانام سلطان قطب الدین رکھا شیخ ایسف اپنی مدد لینے کوشہر دہلی کے بادشاہ کی جناب میں آیا وہ معدسیاہ جنگی آ بہمراہ شیخ پوسف کےمتوجہ ملتان کی طرف ہوا سلطان محمود جو نپور کے حاکم کے وہاں سے نکل کر دہلی کومحاصرہ کرلیا اس وقت سلطان بہلول دہلی کا باوشاہ دیبال پور کے گرد میں تھااس خبر وحشت اثر کے سنتے ہی انہوں نے اپنے ارکان دولت اور امرائے ریاست کو فر مایا کہ ہند بڑا ملک ہے اور وہاں کے باوشاہوں کی قومیت (ہم قوم؟) بہت ی نہیں اور ہمارے گروہ میں سے اکثر ہمارے ملک میں ہیں کہ شجاعت و جواں مردی کی تعریف میں معروف اور بزرگی و پہلوانی کی صفت میں موصوف ہیں۔لیکن اپنے ملک میں بعسر ت اوقات بسر کرتے ہیں اگروے ہند میں آ ویں تو تنگدتی کی مزلت ہے چھوٹ جادیں ادر میں بھی دشمن پر غالب ہوں ملک ہند بھی ہاتھ آ وے۔امیروں اور سرداروں نے عرض کی کہ جو پچھسلطان کیتی ستاں کے دل روس میں گزرا ہے عین مناسب ہے اوراپنی قوم اور گروہ پرنہایت مہربانی ہے نہیں تو دولت وا قبال شہنشاش اور جعیت شکر کی اور حشمت بادشاہت کی اس سے بے پرواہ ہے کہ سی مدویا ہے ۔

#### منزل مهمان نهیں ہر ایک در بوجھ اٹھاتا نہیں ہر ایک سر

لیکن اس وقت کی مصلحت بد ہے کہ بادشاہ قوم ملک ردہ کے سرداروں کے نام اس معنوں کے فرمان بھجوا دیں کہ پروردگارنے بادشاہت ملک دہلی کی پٹھانوں کوعطاکی ہے بادشاہ ہند کے چاہتے ہیں کہ افغانوں کو ملک ہند سے نکالیں اور شرم ناموں باہم یکساں ہے اور بادشاہت ہندکی بہت بری اور زیر ہے سب اقرباء کی جا گھ رکھتے ہیں اگرتم اس ملک میں تشریف لاؤ تو نام بادشاہت کا میرے نام رہتا ہے اور جو ولایت و ملک ہمارے قابو میں ہے اور ہوگا اس کا حصہ برا درانہ کرلیں گے۔اوران دنوں میں سلطان محود نے جو حاکم جو نپور کا ہے بڑی جعیت اور بہت ے زمیندارا یے ہمراہ لا د ہلی کے شہر کو گھیرا ہے اوراہل وعیال پٹھانوں کے اس شہر میں ہیں اگر بطور کمک کے ایک انبوہ کے ساتھ سب عزیز اس شہر میں تشریف لاویں تو وقت مدد کا ہے یقین کہ فر مانوں کے پڑتے ہی ازراہ شرم و جمعیت کے یکبارگی ہندوستان میں آ لشکر سلطان محمود کا ہلاک کریں جب وہ عزیزا پنی گزران بخو بی دیکھین گےاور آپ کی دولت سے کامیاب ہوں گے ہماری دانست میں اپنے شہر کو پھر بسادیں گے اور جہاں بناہ کے لشکر میں جمعیت زیادہ ہوگی اور اکثر ملک ملک ہندوستان کے ملاز مان حضورت کے ہاتھ آویں گے۔ بین کرسلطان بہلول بہت خوش ہوا اور ان کی اس رائے اور مشورے پر تحسین و آ فرین فرمائی اور بادشاہ نے گروہ افغانوں کے سرداروں کوفرمان بھجوائے فرمانوں کے پہنچتے ہی روہ یلے روہ کے چاروں طرف سے مانندمورد ملخ کے ملازمت حضور میں سلطان بہلول لودی کے حاضر ہوئے اور سپہ سالار فتح خاں ہروی کہ جس کے ساتھ بڑے بڑے تو ی ہیکل جوان تھاس کے شکر کوایک آن کی آن میں خاک میاہ کے برابر کیا۔ جب فتح خاں ہروی کے قتل کی خبر سلطان محمود کو جو دلی گھیرے ہوئے تھا پینچی 'بےلڑ ائی کے بھا گا۔ کالوخاں میرمحمود خیال گروہ شاہوخیل بلوت کا اس لڑائی میں زخمی ہوا تھا سلطان بہلول نے زرنقذ لبطور بخشش وتفعدق کے بھیجا، نلیا' اور عرض کیا جراحت فروثی کو میں نہیں آیا ہوں اور اکثر ہی سرداروں نے رخصت جاہی۔ بادشاہ مصر ہوا کہ اس ملی میں رہو انہوں نے عرض مستورات کے نگ وشرم کے باعث اس دیار میں بطور ملک کے بہم آئے تھے عالم پناہ رخصت فرمادیں پھر ملازمت کے واسطے حاضر ہوں گے۔سلطان بہلول نے ہرایک گروہ کے سرداروں کواتناز رنفتراور اشیاء ومتاع ہرایک طرح کی عنایت فرمائی کدان کے خیال ووہم میں نہ تھااور مایخاج کی احتیاج کے رنج سے نجات بخشی اور بعضے بٹھانوں نے کہ نوکری اختیار کی' انہیں امراء کر دیا اور جا گیریں بحسب دلخواه مرحمت فرما كيں اور كالوخال نے التماس كيا جہاں پناه اب كى بارى معاف ركھيں كوئى چیز بطورانعام واکرام حضورے نہاوں گا کہاس دیار میں طبع دینوی سے میں نہیں آیا ہوں۔روہ کے سرداروں کے رخصت ہونے کے بعد سلطان بہلول نے اپنے امراء عظام کو حکم کیا ، جوکوئی پھان روہ سے دیار ہندمیں آ وے اور ارادہ ہماری ملازمت کار کھتا ہو حضور میں لاؤ کہ ہم اس کی قدر ہے زیادہ الوفہ (3) اور جا گیراسے خاطر خواہ دیں اور جو بسبب قرابت قریبہ اور اخلاص ومحبت کے تمہاری ہمراہی افتلیار کرے تو تم بھی در ماہداس کی خواہش کے موافق کرواور اگر میں نے سنا کہ ا یک پٹھان بھی آ کرتنگئی معاش اور برکاری کے باعث اپنے ملک کو پھر گیا' جا گیراس کی ضبظ کروں گاجب پی خبرسی اور بخشش وانعام بادشاه کا دیکھا' روز بروز هندوستان میں آنے گے اور جب دلخواه جا گیریانے گےسلطان بہلول کےعصر میں شیرخاں سورکا داداابراہیم اپنے بیٹے میاں حسن کوجوشیر خال کا باپ تھا پٹھا نوں کی بستی کے اس مقام سے کہ جسے پشتو میں ژغر کی اور زبان ملتانی میں رو ہری کہتے ہیں اور رو ہری ایک گرا بہاڑ کا ہے کہ کوہ سلیمان سے نکلا ہے اس کا طول ہمگی چھ سات کوس کا ہے۔ ہندوستان میں متھے خال سور داؤ دشہ خیل کے یاس کہ جس کی جا گیر میں سلطان بہلول نے پرگنہ ہریانداور بہنکہ کا عنایت کیا تھا آ کراس کا نوکر ہوا اور بجواڑے میں رہنے لگا۔ شیرخاں کی پیدائش سلطان بہلول کے عہد۔

### شیرخان کی پیدائش

سلطان بہلول کے عہد میں شیرخاں پیدا ہوا(4) اور نام اس کا فریدر کھا ایک مت کے بعد ابراہیم خال متصے خال سے رخصت ہو کر قلعہ فیروزہ میں جمال سارنگ خانی کے پاس جا کرنو کر ہوا۔ جمال خال موصوف نے کتنے ایک گاؤں نارنول کے پرگنہ سے چالیس سواروں کی جائیداد

کےموافق کر دیئے اور میان حسن باپ شیر خال کا مند عالی عمر خال سروانی ککہور کہ خطاب جس کا اعظم خال اورمشیرومصاحب بادی و کا تھا۔مندعالی تا تارخال کے مرنے کے بعد سلطان بہلول نے مند عالی عمر خال ککہورسروانی کولا ہورعنایت کیااور جا گیرمند عالی عمر خال کی سر ہند کی سرکار میں بنوراورشاہ آباداور پاہل تھی' آ کرنوکر ہوا۔مندعالی عمرخاں نے میاں حسن کی جا گیرمیں ساہ آباد کے بر گنے میں سے موضع نہانی کا دیا۔ کتنی مت کے بعدمیان حسن سے فرید نے عرض کیا کہ میرے تین مندعالی عمرخاں کے حضور میں لے جا کرمیری زبانی عرض کرو کہ فرید جا ہتا ہے حضور میں حاضرر ہےاور جوخدمت اس کے حال کے مناسب ہوسوفر ماینے میاں حسن نے فرید کو کہا کہ ابھی تو لڑکا ہےتھوڑے دنو ں صبر کر فرید نے ماں سے کہا پھر فرید کی ماں نے میاں حسن سے کہا جو اس کا جی جا ہتا ہے مندعالی کے دیکھنے کوتو اپنے ساتھ لے جااور عرض کر۔شاید مندعالی عرض اس لڑے کی قبول کرے اور پچھ دے۔میاحسن نے فرید کی اوراس کی ماں کی خاطر فرید کومندعالی کی خدمت میں اپنے ساتھ لا کر جوا حوال تھا التماس کیا۔عمر خاں نے فر مایا کہ فرید ابھی لڑ کا ہے جب خدمت کے لائق ہوگا'اسے ہم خدمت فرمادیں گئابہم نے بلہو گاؤں میں موضع نہاونی میں ہے اسے دیا۔میاں حسن اور فرید نہایت خوش ہوئے ۔ فرید نے گھر میں آ کراپنی ماں سے کہا کہ مجھے باپ میرا ساتھ نہ لے جاتا تھا'تمہارے کہنے سے جو مجھے ساتھ لے گیا تو مندعالی نے گاؤں دياب

## میاں حسن کو شہرام کی جائیدادملت ہے

کئی برس کے بعد ابراہیم میاں ہسن کا باپ نارنول میں مرگیا میاں حسن شاہ آباد سے
سلطان بہلول کے شکر میں مندعالی عرفاں کے پاس آیا اور عرض کی کہ میاں ابراہیم جومیر اباپ
تھامر گیا اور اس کے ساتھ کے چالیس سواروں کی جائیدادتھی اگر آپ جمھے رخصت کریں قوبہاں جا
کرتسلی ودلاساد نے ان لوگوں کو آپ کی خدمت عالی میں لے آؤں اور طمع دینوی کے باعث مند
عالی کی خدمت نہ چھوڑوں گا۔ عمر فال نے میاں حسن سے کہا جتنی میری جا گیر ہے تجھے معلوم ہے
موافق اس کے حصہ تجھے بھی دیا ہے اور لوگوں کی جائیداد میرے یاس نہیں اور اس وقت میں

پٹھانوں کے سرداروں کا قاعدہ یہ تھا کہ خیرخواہی اپنے قوم کی کرتے تھے اور حسد ہرگز نہ کرتے تھے اگر دیکھتے کہ سپاہی کو اور جا گھزیادہ یافت ہے تو رخصت دیتے بلکہ سفارش بھی کرتے کیونکہ بدخواہ اپنی قوم وگروہ کے نہ تھے۔ مندعالی نے کہا میں تیرا بدخواہ نہیں ہوں تجھے اتی جائیداد پر نہ رکھوں گا' فاطر اپنی جمع رکھ جمال خال سے جا گیر تیرے باپ کی معداضا فے لوں گا۔ میاں حسن خوش ہوا مسندعالی نے دوسرے دن جمال خال کو اپنی بال کر سفارش میاں حسن کی بہت می کی اور اس کے باپ کی جا گیر میں کتنے ایک گاؤں اور اضافہ دلا دینے اور کہا جواحسان میاں حسن کی بہت می کی اور اس کروگے میں منت دار اس کا ہوں گا۔ گھوڑ ااور خلعت و بے کر عمر خال نے رخصت کیا بعد اس کے میان حسن نے جمال خال کی ایک خدمت کی کہوہ اس سے راضی ہوا اور بعد مر نے سلطان بہلول کے سلطان سکندر نے اپنے بھائی بار بک شاہ سے جو نپور لے کر جمال کے حوالہ کیا اور حکم فر مایا کہ بارہ ہزار سوار رکھا ور جا گیران کی باوشاہ کی طرف سے مقرر کر۔ جمال خال بسکہ خدمت سے میاں بارہ ہزار سوار کھا ور برگذ ہم اور (5) اور خاص پورٹا ٹھ ہ کہ پانچے سوسوار کی جائیداد کے موافق تھا حسن کی راضی تھا اور پرگذہ ہم اور (5) اور خاص پورٹا ٹھ ہ کہ پانچے سوسوار کی جائیداد کے موافق تھا عنا ہے کیا۔

#### میاں حسن اور فرید کے در میان کدورت

میں حسن کے آٹھ بیٹے تھے۔فرید اور نظام پھانی سے علی اور یوسف ایک مال سے خورم اور

علاوی خال اور ایک سے سلیمان اور احمد بیاور ایک مال سے تھے۔میال حسن فرید اور نظام کی مال سے

تعلق محبت کا اور خصوصیت دوسی کی رکھتا تھا لیکن میل طبیعت حرموں کی طرف بہت تھی۔

خصوصاً سلیمان اور احمد کی مال سے الفت و محبت بہت رکھتا تھا اور میال حسن اتنا فریفتہ تھا کہ اس کے

خصوصاً سلیمان اور احمد کی مال سے الفت و محبت بہت رکھتا تھا اور میال حسن اتنا فریفتہ تھا کہ اس کے

میں تھا۔ اسی باعث سے میال حسن اور فرید کے درمیان با تیں کدورت آمیز اور وحشت انگیز ہوتی

خصن اسی سبب سے جاگیر دینے کے وقت میال حسن نے فرید کو کم تو جبی سے جاگیر خاطر خواہ نہ دی۔

فرید کا جو نیور جانا اور تعلیم حاصل کرنا

فرید باپ سے آ زردہ ہوکر جو نپور میں جمال خاں کی ملازمت میں حاضر ہوا۔ جب پی*خبر* 

میاں حسن نے سی کہ فرید جمال خاں کے پاس پہنچا' جمال خاں کو عرضی لکھی کہ فرید ناحق مجھ سے خفا
ہوکر ملازمت شریف میں آیا ہے۔ خداوند کے کرم واخلاق سے تو قع ہیہ ہے کہ لی اور دلا سے سے
فرید کومیر سے پاس پھر بھیجیں' اگر آپ کے فرمان سے نہ پھر سے تو حضور میں رکھیے۔ کیونکہ میں جانتا
ہوں کہ علوم دینی اور بادشاہوں کی خدمت کے اسے آداب تعلیم کروں۔ جمال خاں نے فرید کو بلا
کر ہرایک طرح سے نصیحت کی کہ اپنے باپ کے پاس جاو ہے کین اس نے قبول نہ کیا' اور جمال
خاں سے عرض کی اگر میر اباپ واسطے تحصیل علم کے بلاتا ہے' اس شہر میں بھی علماء بہت ہیں بہیں
پڑوں گا۔ جمال خاں نے کہا بہت اچھا۔ فرید جو نپور کے مدرسے میں علم تحصیل کرنے لگا۔ چنا نچہ
کافیہ قاضی شہاب الدین کے حاشیوں سمیت خوب یاد کیا' اور علم بھی تحصیل کیا' گلتان' پوستان اور
سے تار نامہ وغیرہ بھی پڑھا۔ اور اس بادشاہ کے عہد میں علماء جو واسطے تلاش معاش کے آتے تھان
سے حاشیہ ہندی کا بو چھتا اور اکثر اوقات تو ارت نج بادشاہان گذشتہ کی مطالعہ کرتا۔

### باپ اور بیٹے میں مصالحت

القصہ کی برس کے بعد جب میاں حسن جمال خاں کے پاس آیا سب لوگوں نے اور عزیز و نے کہ جو نبور میں تھے جمع ہوکر میاں حسن کے پاس ملازمت کو آئے اور کہا ایک لونڈی کے خاطر فرید کو اپنے سے جدا کرتا ہے۔ آثار بزرگی کے اس کے جب سے ظاہر ہیں اور علم وقہم اور عقل و فراست جودہ رکھتا ہے قوم سور میں کسوکوئیں اور ایک قابلیت پیدا کی ہے کہا گرکوئی پرگنہ وغیرہ اس سونے تو بخو بی انصرام کو پہنچائے۔ میاں حسن نے کہنا سب کا قبول کیا اور کہا اسے بدلا سہ لے آؤجو کچھ کچھے کہا میں قبول کروں گا۔ پھر سمھو نے کہا تمہارے واسطے مناسب سے ہے کہ تم جمال خان کی خدمت میں حاضر رہواور دونوں پر گنوں کی حکومت فرید کو دو۔ میاں حسن نے سب کا کہنا قبول کیا اور وے سب خوش ہو فرید کے پاس آ کہنے گئے جو ہم نے تیرے لیے میاں حسن سے کہا سواس نے مانا اور کسی نوع کا عذر نہ کیا۔ فرید نے کہا جو پچھ مجھے فرماؤ قبول کروں گا اس سے انکار نہ کروں گا ہی سب حیوں نے کہا تو لیکن جس وقت میان حسن لونڈی کا منہ دیکھیں گے اس کا کہنا عدول نہ کریں گے۔ سبھو نے کہا تو لیکن جس وقت میان حسن لونڈی کا منہ دیکھیں گے اس کا کہنا عدول نہ کریں گے۔ سبھو نے کہا تو کہا رہا کہنا مان اگر وہ ہمارے قبل وقرار سے پھرے گا جم اسے الزام دیں گئے جب سے با تیں سب

سے فیرد نے سی عرض کیا کہ تمہاری خاطر کے واسطے میں نے حکومت دونوں پر گنوں کی قبول کی۔(6) اپنے مقدور بھر باپ کی خدمت میں تصور نہ کروں گا فرید خوش ہو کرسب کے ساتھ باپ کی ملازمت کوآیا وہ خوش ہوااور کی ایک مہینے اپنے یاس رکھا۔

#### عدل اورسیاست ملک سے متعلق فرید کے نظریات

بعداس کے جب میاں حسن نے چاہا کہ فرید کو جا گیر کی طرف دخصت کر ہاس نے میاں حسن سے کہا۔ گئ ایک باتیں میر ہدل میں ہیں اگر تھم ہوتو عرض کروں ۔ کہا کہؤاس نے عرض کیا سپاہیوں میں اکثر تہمار ہے وزیہ ہیں کہ و ہوگ دونوں پر گنوں میں ہیں اور میں بہت می زراعت اور عمارت کے زیادہ ہونے میں سعی کروں گا اور عمارت وزراعت کی زیادتی سوائے عدل کے میسر نہیں ہوتی ۔ حکیموں نے کہا ہے اچھی خصلتوں سے عدل ہے کہ نتیجہ اس کا بقا بادشاہت کی اور وسعت ملک کی ہے اور زیادتی خزانے کی اور آ باد ہونا گاؤں اور شہر کا ہے اور برے کا موں سے ظلم سعت ملک کی ہے اور زیادتی خزانے کی اور آ باد ہونا گاؤں اور شہر کا کہ اور آ باد میں ہوتی وزیاد کی اور آ باد ہونا گاؤں اور زیردستوں پر دم کرنا کہ و سے سپر د بونا ملک کا دو چیز پر موقوف ہے اول تمام رعیت پر شفقت کرنا اور زیر دستوں پر دم کرنا کہ و سے سپر د کے جوئے حق تعالی کے ہیں تا ہے کہ بدا مداد انہوں کی ظالموں کی جفا اور سترگاروں کی ہلاکی شدت ۔ سے محفوظ رہیں ۔ بیت

ملک گر آباد چاہے خلق کو معمور رکھ اور بلاسے ظالموں کی ان کے تین نت دوررکھ

دوسری سیاست کرآبادی ملک کی اس پرموتوف ہے اگروہ نہ ہوکا م اس بندو بست پر ندر ہے اور اس کی بادشاہت میں جلد ہی خرابی پڑتی ہے۔ بیت

> سیاست سے ہو ملک کا اُنظام سوائے سیاست کے ہولوے خلل

اور بدول قاعدے شریعت کے حق اپنے مرکز پر قرار نہیں پاتا کام شرع اور دین کا بے اصلے سیاست کے رونق نہیں پکڑتا حاکم کوچاہیے کہ ستی اور کا بلی کوکام نہ فر ماوے اور بارعام کا حکم کرے تا کہ مظلوموں کے احوال سے بخو بی آپ واقف ہواور عدالت کے باغ کوسیاست کی آب جو سے پانی دئے نہیں ہے ملک مگر عدل سے اور نہیں ہے عدل مگر سیاست ' بادشاہت سوائے سیاست کے قضے میں نہیں رہتی اور سوائے آب زلال سیاست کے فضے کا غبار نہیں بیٹھتا۔ بیت سیاست کے فضے کا غبار نہیں بیٹھتا۔ بیت

تننج سیاست الی ہے رضار ملک کو عالم فروز کرتی ہے مانند آفتاب

اور میں جانتا ہوں کہ بعضے عزیز اور مقدم تمہار نے ظلم وجور کرتے ہیں اور میں ان کے تیک پہلے بطور نصیحت کے ساتھ فری اور آ ہنگی کے ظلم و تعدی کا مانع ہوں گا اگروہ اپنی بدی سے باز آئے فبھا شعر

> خوثی اور تلطف سے جو نکلے کام درثتی کی حاجت ہے کیا نیک نام

ولاجس ظلم نے کہ ان کی طبیعت میں قرار پایا ہے اس سے بازنہ آئے تو ان کی بدی کے وض الی سے بازنہ آئے تو ان کی بدی کے وض الی سے بیاد اس سے سار آئیں ، جولوگ کہ تنفی و شورش انگیز ہیں جب دیکھیں کہ آگسیاست کی شعلہ زن ہو سے کونوں میں چھپتے پھر بی تھوڑی جوستی سیاست میں دیکھیں تو ہزار فتنہ ہر پاکریں اور ہر طرف سے شورش اٹھاویں اور بنیاد میں سلطنت کی خلال ہوو سے حکیموں نے کہا ہے بادشاہت ہجائے درخت کے ہاورسیاست بمزل آب پس لازم ہے بادشاہ ہوگھیں تو تمرہ امن و امنان کا حصال ہوو سے اور بادشاہ کو حقوق اقرباء کے لازم ہے مدنظرر کھے اور ہمیشہ ان کے احوال سے خبر دار رہے اور ساری خلقت سے در ماہہ ان کا زیادہ کرے اور ان کے ضروری کا موں میں جیسے لڑکوں کی شادی اور سفر 'حضر کی نصبت (نسبت؟) میں اور مدنظرر کھا حقوق کا عاملوں 'سیا ہیوں جیسے لڑکوں کی شادی اور سفر' حضر کی نصبت (نسبت؟) میں اور مدنظر رکھنا حقوق کی کا عاملوں 'سیا ہیوں

اورشاگرد بیٹیے سے قرار واقعی نوکری لے اور جو در ماہدان کا مقرر کیا ہواس میں قصور نہ کرے اور انهام وبكشش ميں بھی در لیغ نه کرے اور شفقت ومہر بانی کی نظر سے دیکھے اور جو پچھ ہرایک کو در کار ہواوروہ اس کامختاج ہواس سے مندنہ موڑے کیکن جوحا کم ذیکھےان میں سے ایک نے ظلم وتعدی اورفسق و فجورا ختیار کیاا گرفرزند بھی اس کا ہو ہمیشہ چٹم قہر سے دیکھے اور شدت غضب سے منع کیا' زن وملائمت نهکرے ٔ اور حق مظلوم کا اس ہے دلا دے اور خاطر دوست وعزیز اور سیاہ کی نہ کر ہے کے ظالم دوسبب (سے ) واقعی ہیں دشمن حاکم کا ہے ایک سے کہ ہیبت حاکم کی اور آبر و بادشاہت کی نہیں رہتی اورخلق میں سستی و کا ہلی اور بے انصافی ثابت ہوتی ہے دوسرے یہ کہ رعیت کشت کار م قوف کرتی ہے بلکہ پریشان ہو جاتی ہے جب رعیت متفرق ہوئی ملک ویران ہوا اور محصول کم آ نے لگا اور خزانہ خالی رہنے اور جب خزانہ خالی ہوا زرسیا ہی کوکب پہنچا اور جب سیا ہی نے زر نہ یا اِکسی اور ملک میں گیا اور بیلوگ جوحا کم کے پاس رہتے ہیں رعایا کہ (کے؟) سبب اور روہ کے . شرمیں جورعیت ہمارے یاس تھی ان میں ایسا کوئی نہ تھا۔ کہتے ہیں کہ درگاہ جنبہ ایک بادشاہ تھا کہ امراءاس کے رعیت پر جو جفا کرتے ایک روز اس بادشاہ نے اپنے سر داروں سے کہا کہ میں رعیت کے دریے تھا کہ ایک دن میرے خیال میں گزرا کہ ان لوگوں کولوٹے اور کچھان کے پاس نہ حچو دڑئے بشرطیکہتم در ماہمہ مجھ سے پھرنہ مانگو۔انہوں نے عرض کی بغیر مشاہرے کے ہمارے او نات کیونکر کٹے گی اور کس قوت سے تیری خدمت کی طاقت لائیں بادشاہ نے کہا اگر بدوں در ما ے کے خدمت ندکرسکوں گے تو ہم کہاں ہے دیں گر جب رعیت سے حاصل ہو'بعداس کے اگر تم نے رعیت پر پچھلم کیاالیی سزا دوں گا کہ نہ کسونے دیکھی نہ نی ہو۔ بعداس کے انہوں نے ظلم کرنا مونوف کیارعیت آباد ہوئی اورخز اندمعمور ہوا۔ بادشاہ نے سرداروں کواضا نے دیئے اور سیاہی بھی آ مودہ ہوئے بادشاہ نے فرمایا یہ نتیجہ عدل وداد کا ہے۔اے پدروالا قدر معلوم رہے کوئی عزیزوں یا الما زمول میں سے میرے ہوئے برگنے میں ظالم کرے گااگر سیاست کے لائق ہوگا 'سیاست کروں گا والا جا گیراسکی ضبط کروں گا۔ جب میاں حسن نے یہ باتیں سنی بہت خوش ہو کر کہا سیا ہیوں کی بح لی برطر فی وغیرہ کا تحقیم مختار کیا اور جو کچھ تو کرے کا اس کے خلاف عمل میں نہ آؤں گا (لاؤں

گا؟)ادرسبطرح سے تبلی کر' دونوں پر َنوں کی طرف کورخصت کیا۔ انتظام جاگیر میں فرید کی اصلاحی کوشش

فرید نے پر گئے میں پہنچ کر حکم کیا مقدموں اور بونے جو تنے والوں کو کہ انہیں پر آبادی موقوف ہے پٹوار یوں سمیت سب کو حاضر کرو جب رعیت آئی سپاہیوں کو بھی بلا کر کہا' جناب قبلہ و کعبہ نے تمہاری بحالی برطر فی کا مجھے مختار کیا ہے اور میں عمارت وزراعت کے زیادہ ہونے میں کوشش کروں گاس کا فائدہ تمہارے واسطے اور نیک نامی میرے لیے ہے۔ شعر

جو نہیں رہ دے زمانہ برقرار نام نیک اچھا کہ رہ دے یادگار

اورزراعت و ممارت سوائے اس کے نہیں ہوسکتی جب تلک کدر عبت سے ملائمت نہ کرے اور شفقت و مہر بانی سے پیش نہ آ و سے اور جورو جھاسے دست بردار نہ ہوو سے اور جو محصول لینا زراعت کا رعیت سے مقرر کر مے محصول لینے کے دفت اسی قرار پررہے اور جوعہد و پیان رعیت سے کیا ہواس سے نہ پھر سے اور اپنے عامل و سیابی کوظلم سے بازر کھے۔ بیت

ستم سے رعیت کو مت کر تباہ کہ وہ سلطنت کی ہے پشت و پناہ

اوراگر حاکم آپ یا عامل وسپاہی اس کامحصول لینے کے وقت عہدو پیان سے پھرے اور رعیت کے حق عہدو پیان سے پھرے اور معیت کے حق میں طبع کرئے رعایا کی وجہ ویرانی اور بدنا می حاکم کی ہوتی ہے اور سال آئندہ محصول کم آتا ہے۔ ابیات

ستم گر سے بھاگے رعیت سدا کرے اس کو بدنام وہ جابجا فراغت تو اس سرزمین کی نیاہ

#### رعیت کو دل تنگ رکھے جو شاہ

عابلوں اور سپاہیوں کومعلوم ہوظلم وستم سے باز آؤ سابق جوتم سے ہوااسے میں نے معاف کیا بعداس کے اگر سنا کہ رعیت سے ایک نے پٹھایا گٹھا گھانس کا ہزور لیا تو اس پراس قدر سیاست کروں گا کہ اوروں کوعبرت ہو۔ بیت

> نہ کر صبر عامل جو ہوظلم دوست وہ جیہا ہے فربہ تو تھینچ اس کا پوست

اور میں خاطر کسو کی نہ کروں گاخواہ میر ہے خزیز سے ہویا سپاہی سے بلکہ عزیزوں میں سے جو کوئی بدعہدی اور ظلم کرے گا اس پر سیاست ایسی کروں کہ اور ڈریں تارعیت دل جمعی سے زراعت و نمارت میں کوشش کرے اور محصول زیادہ ہواور میں سپاہ کے گاؤں سے پچھے نہ لوں گا جو محصول زیادہ ہوسوان کا غرض سے سے کہ میری حکومت میں خاص وعام کوفائدہ ہووے اور اثر ظلم و تعدی کا نہ رہے اگر حاکم پچھ بھی رعایت رعیت سے کرے نفع اس کا سے حاصل ہوتا ہے۔ بیت

کسانوں کی خاطر کر اپنے لیے بہت کام مزدور خوش دل کرے

جب سپاہ کونصیحت کر چکارعیت کی طرف منہ کر کے کہاا بہم نے تہمیں مختار کیا بعضوں نے جریب کا اقر ارکیا اور بعضوں نے جریب کا اقر ارکیا اور بعضوں نے فلے کا فرید نے ان کا کہنا مانا اور سب سے قبولیت ککھوالی جریب وجسلی کی وجداور خوراک محصلوں کی مقرد کی اور مقدموں سے کہا میں چا ہتا ہوں کہ مدار کشت و کار کا بھی رعیت پر ہے آگر بیچین سے رہے گی تو کشت و کار بخو تی ہوگی اور جوظم تم اس پر کرتے ہو میں بھی جات ہوں اس واسطے جریب وخصلی کی وجداور خوراک محصلوں کی معین کی کداگر اس سے زیادہ بھی جات سے لوگے حساب کے وقت تہمیں مجرانہ دوں گا میرین رکھواگر حساب میں نے اپنے رو برو کیا جو کچھازرو نے واجی ہوگا وہ منظور اور دو ہی ان سے دلاؤں گا اور جو کچھ سرکار کا پیسہ واجی ہواسے

کے دریان ہونے کا سبب ہے اور عامل ورعیت کے درمیان ہو جب دشنی کا ہے ما کم کو چاہیے جو ریان ہونے کا سبب ہے اور عامل ورعیت کے درمیان ہو جب دشنی کا ہے حاکم کو چاہیے جریب کے وقت زراعت کا ہونا نہ ہونا دیکھ کررعایا پراحسان کر لیے تحصیل کے وقت مدنظر مال کی کرکے خاطران کی نہ کر ہے اور بتقید تمام زروصول کرے اگر جانے کے بیسا دینے میں رعیت حلیہ وحوالا کرتی ہے ایس شبیہ کر کے کہاوروں کو ڈر ہواور دوبارہ حرکت وہ ایسی نہ کرے پھر رعیت حلیہ وحوالا کرتی ہے ایسی شبیہ کر کے کہاوروں کو ڈر ہواور دوبارہ حرکت وہ ایسی نہ کرے پھر رعیت کے کہا جو بات تہمیں کہنی ہوآ ہے آ کرع ض کچو اورظلم تم پر کسی کو نہ کرنے دوں گا ہے کہ کر رخصت کیا کہ کشت و کار میں مشغول ہواور دوئتو اہی سرکار کی کریں جب وہ رخصت ہوئی الگے عہد بداروں سے کہا رعیت جو میری تابعدارتھی اسے دلاسا دے کر رخصت کیا اور رعایا کے احوال سے ہمیشہ خبر دار رہوں گا تا ان پرکوئی ظلم و تعدی نہ کرے اگر حاکم ریزہ رعیت کوز بردستوں سے نہ بچا سے تو محصول لیناان سے ظلم ہے۔ ابیات

خالف گدھا اس کا لے شہ خرج رہے خاک پھر زینت تخت و تاج جو دشن گدھا رو ستائی کا لے توشہ اس سے لے کس لیے گرے کے نہ ہوجے بھی در کہیں کہ سے رخ دول دانہ چوٹی سے چھین

بعضے زمیندار جوان دونوں پر گنوں میں حرمزدگی کرتے ہیں اور کچہری میں حاکم کے پاس حاضر نہیں ہوتے محصول جو چاہیے سونہیں پہنچاتے اور گردپیش کے گاؤں والوں کو آزاد دیتے ہیں'ان کو کسی مذہبر سے ہلاک کیا چاہیے۔عرض کیا چندروز صبر کیجئے کیونکہ لشکر'خداوند نعمت کے ساتھ نے فرمایا مجھے اس کی تاب نہیں کہ میرے ہوتے یہ کچہری میں حاضر نہ ہوں اور خلق خدا کوستاتے رہیں' تم دیکھو میں کس طرح ان حرامزادوں کی مذہبر کرتا ہوں اور کیسی گوشالی دیتا ہوں کہ زمانے یں یادگارر ہے۔ عاملوں سے فرمایا دوسوزین بنواؤاور جس قدر جوان دونوں پر گنوں میں پٹھانوں ورفیل داروں کے بے جاگیر تھان سے بلاکر کہا جب تلک قبلہ و کعبہ آویں کھانا کپڑادوں گااور جو جنس ونقذ مفسدوں سے تبہارے ہاتھ لوٹ میں آوے وہ بھی تم لؤاس کی ہر گرطع نہ کروں گااور جو کوئی تم میں سے جوائم دی کرے گااس کے واسطے قبلہ و کعبہ سے جاگیر خاطر خواہ لوں گااور گھوڑ سے مواری کو تمہارے لیے اپنی سے دول گا۔ جب یہ باتیں سی خوش ہو کر کہا تمہارے قدموں کے یہ جہم جان شاری میں قصور نہ کریں گے اور جن لوگوں نے کہ بیضد مت اختیار کی تھی ان پر ہر کی طرح کی مہر بانی کی اور پارچہ و غیرہ سے سرفراز کڑ کچھ زرنقذ بھی عنایت فرمایا اور کہا بی تہمارے فرج بالائی کے کام آئے گا۔ ابیات

بحال بناہ ہو سپاہی اگر لؤائی کے دن کب وہ دے اپنا سر سپاہی جو خوشدل نہ ہو شاہ سے صد ملک کی کب حفاظت کرے

پھر گھوڑے رعایا سے مانکے اور کہا تھوڑے دنوں کے واسطے بطور عاریت کے ہمیں دو کہ رکار ہیں اس مہم کے انھرام ہونے کے تہہیں پھر دیں گے۔ سب نے بخوثی تمام گھوڑے دینے نبوائے نبول کیے اور ہرایک گاڑی سے ایک ایک دو دو گھوڑے لاکر حاضر کیے سرکار میں جوزین بنوائے تھان پر بندھوائے اور ان سپاہیوں میں سے جو گھوڑا نہ رکھتا تھا اس کے لائق اسے دیا۔ پھرسب کو نیار کر ایک بار دوڑ کر ان حرام خوروں کے جورولڑکے گائے بھینس نفذ وجنس جو پچھ تھا کتنے ایک گاؤں سے لوٹ لاکر سپاہیوں کو فرمایا جو مال ومعاشی تبہارے ہاتھ آئے ہیں تہہیں بخشی اور زن و گرزند رعایا کے قید کرمقدموں سے کہلا بھیجوایا جو پیسا سرکار کا تمہار سے بچھانہ چھوڑ وں گا اور جس شہیں میر حوالے کریں گے یا نمہارا پکڑا واؤں گا اور تہہیں بسے نہ دوں گا اور جدھرتم بھا گوگے تمہارے بیچھانہ چھوڑ وں گا اور جس گاؤں میں جاؤ وہاں کے مقدموں کے ہاتیں سی عرض کر بھیجا جو آگے ہم سے تقیم ہوئی وہ لڑیں گے جب مقدموں نے اس طرح کی ہاتیں سی عرض کر بھیجا جو آگے ہم سے تقیم ہوئی وہ از یں گے ب

معاف ہوآ ئندہ جوکوئی ہم ہے ایسی حرکت ہو جو سیاست چاہے سو سیجئے ۔شیرخال کے کہلا بھیجا ضامن دوا گرکوئی تقصیر کر ہے بھا گوضامن تہہیں حاضر کرے جن مقدموں کے اہل وعیال پنڈت خانے میں تصے انہوں نے جو باقی پیسا سرکار کا تھا دام دام ادا کیا اور حاضر ضامن دے کراپنے لڑ کے بالے قید سے چھڑا کر لے گئے اور بعضے زمیندار کہ ہر طرح کا فساد کرتے تھے جیسے چوری ر ہزنی اور پیسا سرکار کا نہ پہنچانا' کچہری میں حاضر نہ ہونا یہی ان کا کام تھا اوراپنی جمعیت پرغرور كرتے تف ہر چندان كوسمجھايانه سمجھ۔شيرخال نے فوج كوجع كررعيت كوتكم كيا جوكوئي گھوڑار كھتا ہے وہ سوار اور جس کے پاس نہیں وہ بیادہ حاضر ہواور آ دھےلوگوں کواینے ساتھ لائے اور آ دھے اینے اپنے گھر کے کاروبار اور عمارت و زراعت کے کام میں مشغول رہیں جب سیاہی ورعیت حاضر ہوئے تب ان حرام خوروں کے گاؤں کی طرف کوچ کیا اوران کے گاؤں ہے کوس بھر کے فاصلے پر گھڑی(7) بنوا کر حکم کیا جنگل کو کا ٹیس۔سواروں کو فرمایا گاؤں کی گرداوری کروان حرام خوروں میں سے جسے یاؤائے آل کرواوران کےزن وفرزندوں میں سے جو ہاتھ آ وےاسے پکڑو زراعت نهکرنے دوجوہوتی ہواسے خراب کرومویثی کو گھیر لاؤ اور حیاروں طرف سے ایسانرغه کرو کہ ان کے گاؤں میں کسی طرف سے کسی کو پچھ نہ لانے دواور گاؤں میں سے جو کوئی پچھ لے جانا چاہے نہ لے جانے دوشب وروز راہ کی تکہبانی کرتے رہواورسواروں کو ہرروزیمی تقید تھی گاؤں سے خبر دار رہو' کسوکو نکلنے نہ دوادر پیا دوں کو بھی یہی حکم تھا' جنگل کا ٹو' جب جنگل کٹ چکا' اس گھڑی ہے کوچ کرایک اور گاؤں کے پاس گھڑی بنوا کر داخل ہوا آخر الامرحرامزادوں نے عاجز ہوعرض كر بهيجاا كر جاري تقصير معاف مو قدم بوى كوحاضر مون مشيرخان في فرمايا - جارى طرف سے كهو تمہاری آنے کی حاجت نہیں ہے ہارے تمہارے درمیان لاائی ہے۔ حق تعالی جے جا ہےا ہے فتح دے ہر چندانہوں نے منت وزاری کی اور بہت پیسا دینے گلے کیکن شیر خال نے قبول نہ کیا اور ا پنے لوگوں سے فرمایا ان مفسدوں کا قاعدہ ہے اول حاکم سے لڑتے ہیں اگر کم زور پایا تو اپنی بدذاتی سے دست بردارنہ ہوئے اور جو حاکم زبردست ہواتو ہرایک طرح کے حیلے سے پیش آتے ہیں ۔منت وزاری کرتے ہیں پیسا دینے کو تیار ہوتے ہیں غرض اس فریب سے حاکم کواپنے سر پر

ے ٹالتے ہیں پھرفرصت کے وقت اپنی حرکات بدسے بازنہیں آتے تم جانتے ہوغالب ہونے ے آ گے ہر چند دلاسا وتسلی سے کہلا بھیجا کہتم ان حرکتوں سے باز آؤ اور جو پیسا سرکار کا واجبی ہوا ہے ادا کروکسی طرح نہ مانا' اب حاہتے ہیں کہ میں پیپوں کے لاچ سے ان کی تقصیر معاف کروں اور پھر جاؤں اگرحق سجانہ تعالی نے جاہان کوتل کروں اور ان کے زن وفرزند کو بندی کروں اوران کا نام ونشان یہاں نہ چھوڑوں اوراس جگہ پراوررعیت بساؤں تا کہ خلق ڈرےاور جس حائم نے ازراہ خام معی (طبعی) کے زر لے کران حیلہ گرمفیدوں کوچھوڑ ویا یعنی اس نے ا یے ملک میں ظلم وفساد کی بنیا در یمھ اور وہ ان کے مظلمے میں شریک ہوائس واسطے کہ بیمفسد زر ا ۔ یے گھر سے نہیں دیتے ہیں ۔ جب حاکم پیسا لے کے ان کوچھوڑ دیتا ہے یہ چوری رہزنی کر کے پھر پیسا پیدا کرتے ہیں اور جورعایا سے غریب و بے چارے ان کے پاس رہتے ہیں بیان سے بزور پیسالیتے ہیں اور جو پیسا سرکار میں دیتے ہیں ان کے ملک سے زیادہ پخصیل کرتے ہیں حاتم کو چا ہیے زر کی طمع کے لیےان مفسدوں کے قتل وسیاست کرنے میں دہر نہ کرے اور ریزہ رعیت سے خبر دارر ہے کہ مقدم ریزہ رعیت برظلم نہ کریں میں ہرگز ایسا گناہ نہ بخشوں گا انشاءاللہ تعالیٰ لڑویوں سواروں کے گھوڑوں کے ہم اور منچلوں کٹار بوں لڑھ نے والوں کی برق دم شمشیر سے کا فروں سگ صنتوں' ناہمواروں دیوشکلوں' روباہ خصلتوں کےخرمن زندگی کوجوا پنی شجاعت پرمغرور ہیں' جلا کر بر،ا دکروں گا۔

#### مفسدون اورفتنه پرداز ون کوسز ادینااوررعایا کی فریا درسی

پھر شیر خال تڑ کے سوار ہوان مفسدوں پر دوڑ گیا اور ان سب حرام خوردں کوتل کیا۔ قبائل کو ان کے بندی کر سپاہ کو تکم کیا بنچو کوئی اپنے پاس ندر کھے گائں میں اور لوگ بسائے۔ جس وقت خبر قبل اور بندی 'جلاوطنی کی اور حرام خوروں نے سنی ان کو بھی کان ہوئے حرام خوری سے از آئے اور چوری اور قضا تی ( قزاقی ) سے تو بہ کی جیسے کہ ہزرگوں نے فر مایا ہے۔ بیت

اور کے لے مصاحبوں سے پند تا نصیحت لیس تجسے آ کر اور اور جوکوئی رعایا اور سیاہیوں میں سے فریادی ہوتا بدل آپ متوجہ ہوکراس کی داد کو پہنچنا اور ہرگز خفلت و کا بلی کو کام نہ فرما تا اور تھوڑ ہے و سے کے درمیان دونوں پر گئے آباد کیے اور رعیت و سیاہ چین سے رہنچ گلی جس وقت یہ خبر میاں حسن کو پہنچی بہت خوش ہوا اور اکثر مجلسوں میں دونوں پر گئوں کی آبادی اور ایخ ببلی کی مروائگی اور برباد ہونا۔مفسدوں کا بیان کرتا۔غرض کہ ملک بہار میں شیر خاں کی حسن تدبیر نے شہرہ پایا اس دیار کے امیروں میں سے جوکوئی سنتا آئریں و تحسیس کرتا ۔ اورخلق میں اعتبار کلی پیدا کیا اپنے برگانوں کو آپ سے راضی اور شکر گز ارکیا سوائے کتنے حاسدوں کے جسے سلیمان کی ماں۔ ابیات

سایہ بخشش کا رکھ رعیت پر
تاکہ راضی ہوں تجھ سے ہدیگر
اس طرح عدل سب میں ہو جاری
شہر آ سودہ روستائی بھی

# شیرخال کی سوتیلی مال اس کے باپ کوبد گمان کرتی ہے

ایک مدت کے بعد جب میاں حسن مندعالی جمال خال کے حضور سے اپنے گھر کوآیا رعیت کوسیاہ کی زبانی با تفاق اس کا ذکر خیر سن ااور ملک آبا دوخز انہ معمور دی کھنہایت خوثی ہوا 'بہت آریں وحسین کی اور اگلی کدورت بھی دور ہوئی اور دونوں بھائیوں پر ہر طرح کی شفقت و مہر بانی فرما کر کہا پر گنوں اور سپاہیوں کی سربراہی کی محنت و مشقت مجھ سے نہیں ہو سکتی کہ میں بوڑھا ہوا ہوں اب تم دونوں بھائی سپاہ اور رعیت کی تذہیر کے مختار ہو۔ سلیمان اور اس کی ماں اس بات کوس کر رنجیدہ ہوئے۔ اور طرح طرح کے بہتان افتر ہے میاں حسن کے روبر وکرنے گے اور سلیمان کی بہن کی شادی میں شیر خال نے سونے کا گہنا جودیا تھا اس کی عوض اور زیور میاں حسن کودکھا کر کہا میا تھی کا ہے شادی میں شیر خال نے سونے کا گہنا جودیا تھا اس کی عوض اور زیور میاں حسن کودکھا کر کہا میا تھی کا ہے شادی میں شیر خال نے سونے کا گہنا جودیا تھا اس کی عوض اور زیور میاں حسن کودکھا کر کہا میات کی ماں نے دیکھا جھوٹی با توں سے میاں حسن کا دل فرید کی طرف سے نہیں پھر تا خاموش رہی کھر میاں حسن دیکھا جھوٹی با توں سے میاں حسن کا دل فرید کی طرف سے نہیں پھر تا خاموش رہی کھر میاں حسن کا دل فرید کی طرف سے نہیں پھر تا خاموش رہی کھر میاں حسن

نے سلیمان کی ماں سے کہا تجھے باور نہیں آتا'جو ہر بار فرید کی شکایت کرتی ہے سوائے تیرے اور کوئی عزیز وسیاہی ورعیت سے فرید کا گلہ مندنہیں ہے اور میں بھی اس کے اس افعال وکر دار نیک ہے راضی اورشکر گزار ہوں جس وقت سلیمان کی ماں نے میاں حسن کی زبانی اس طرح سے سنا مغموم ہوکراس کے پاس سے اٹھ گئی۔ هپر اس روز سے اس کے ساتھ اختلاط کرنا کم کیا اور خفار ہے گی اور وہ جواس کے ساتھ خصوصیت اور تعلق خاطر قدیم سے تھااس نے اس میں فتور برپا کیا اور میاں حسن اس کے دام محبت میں تھا نہ رہ سکا۔ایک روز سلیمان کی ماں سے یو حیصا اس قدرموجب خفگی کا کیا ہے اور کم اختلاطی کا باعث کیوں ہے۔اس نے التماس کیا میں تیری ایک بدترین لونڈیوں سے ہوں تونے اپنے اخلاص ومہر بانی سے مجھ کوسر فراز اورا کثر اہل وعیال تمہارے میرے ساتھ از راہ حسد کے دشمنی رکھتے ہیں اور میں اپنے مقد ور بھران کی خدمت میں قصور نہیں کرتی ' لیکن پیمیرےاورمیرے لڑکوں کے حال پرکم الطفات (التفات) کرتے ہیں میہ بات آپ سے بھی پوشیدہ ہیں ہے جس وقت کہ عزیز وں اور دوستوں کی خاطر سے فرید کو پر گنوں کی حکومت دیتے تھے اس وقت میں نے التماس کیا تھا'میر ساڑکوں کے حق میں کیا کرو گے؟ تم نے ازراہ مہر بانی کے وعدہ کیا جس وقت پیچکومت کے لائق ہوں گےان کوبھی حکومت دوں گا کہ میرے جیتے جی ان کو بھی پر گنوں کی حکومت دی الحمد اللہ اس نے عدالت وجواں مردی میں اپنانا م نکالا اور بندوبست پر گنوں کا بوجہاحس کیااورا پناسروسا مان بھی ایسا بہم پہنچا کہتمہاری بختاجی سے نکلاا اگر تمہاری خدمت میں حاضرر ماہنے والا ہے جواور کہیں گیا تو زر کے زور سے اپنا کا م بخو کی نکا لے گا اور تہمارا بڑا بیٹا ہے۔وہی تمہارا جانشین ہووے گا اگراپنے جیتے جی میر بےاڑکوں کوفرید کی طرح سرفراز نہ کیا اور کسو پر گنے کی حکومت نہ دی تو تیرے رو بروایے تین اورایے لڑکوں کو ہارڈ الوں گی اگر تیرے جیتے جی صاحب سامان ہوئے تو بہتر والا فرید اور عزیز تیرے جومیرے اور میرے لڑکوں کے ساتھ دشمنی رکھتے ہیں بعد تیرے تیرے پر گنوں سے بےحرمت کر کے نکالیں گئ تیرے روبرومرنا بہتر ہے' اس زندگی ہے دشمنوں میں بہ آبروئی سے ہو۔میاں حسن اس کی محبت کے سلسلہ کا بندھا ہوا تھا عشق کے غلبے سے کہ عاشق کومعثوق کی دید کے سواقر از نہیں اتفاق نیے پڑا کہ محبت دلی بڑے بیٹے

کی دل سے اٹھاو نے در پے اس کے ہوا کہ اس کو اس رہے سے گرا کرسلیمان کو اس کا قائم مقام کرے۔ پھرسلیمان کی ماں نے عرض کی تمہاری شفقت و مہر بانی سے سراسرا میدواری ہے 'لیکن تمہارے عزیز اس بات سے دست بردار نہ ہوں گے کہ فرید کو حکومت سے تغیر کرواز بسکہ وہ جو اس کے دام الفت میں گرفتار تھا' اس کی تسلی کے لیے تم مغلظہ کھائی۔ بعد اس کے اس بات کے در پے ہوا کہ فرید کا قصور ثابت کر کے موقوف کر ہے پھر اس کے احوال کی کوشش و جست و جو کرنے لگا اور میاں حسن و فرید کے در میان باتیں کہ دورت آمیز ہونے لگیں۔

## شیرخال کی انظام جا گیرے دست برداری

جس وفت فرید کومعلوم ہوا کہ میاں حسن نے سلیمان کی ماں سے قرار کیا ہے کہ تیر ہے لؤکوں
کو دونوں پرگنوں کی حکومت دوں گا اور عزیزوں سے جوقرار کیا تھااس قرار سے وہ پھر گیا' فرید
دونوں پرگنوں کی حکومت سے دست بردار ہوا اور میاں حسن سے کہلا بھیجا کہ جس وقت تک شفقت
پدری آپ کی میرے حق میں تھی سربراہی پرگنوں کی کرتا تھااب جے چاہے اسے سرفراز فرما ہے
اور بعضے لوگوں نے جوازراہ حسد و دشمنی کے سمع مبارک میں الیی با تیں پہنچا کیں کہ باعث خفل کا
ہوئیں اور قبلہ و کعباس طرح سے تھیتی فرمادیں کہ جس طرح سے بندہ عرض کرے ماکم کولازم ہے
کہا سے خاملوں اور رعایا کے احوال سے نفی خبردار رہے تا کہ کسوطرح کی ان سے خیانت و خفلت
نہ ہونے پائے اور بیسب ملک کے آباد ہونے اور نیک نامی اور دلج میں
سے پچھاس کے دل میں خیال نہ ہو جیسا کہ خواجہ نظام فرما تا ہے۔ ابیات

خبرداری کیا ہے گی انچھی صاع ہو اس نفلا سے خلق کو انتفاع وہ ہوتا ہے آفاق میں سربلند کہ جو کار عالم میں ہو ہوشمند

اور بہت ریہ ہے کہ اس کے قول پراعماد نہ کرے۔ بیت

#### ابل غرض کی تو کچھ سنیو بات جو مانیگا تو تلخ ہو گی حیات

اگراہل غرض کے کہنے سے حاکم کے دل میں یا کہ اس کے عاملوں سے کسونے شاید خیانت کی ہو چا ہے اس کواس طرح سے حقیق کر سے پہلے اپنے عاملوں کو تغیر کر سے بعداس کے جواس کے معتمدوں میں سے امانت و دیانت کے وصف سے موصوف ہوا سے تعین فرماو سے اور حکم کر سے مقدم کو خبر ہونے نہ پائے کہ گئی ایک گاؤں کا کاغذ لے بعداس کے مقدم ونو پسندہ کواور کچا کاغذ لے کر حضور میں آ و سے بہتر ہے کہ حاکم آپ متوجہ ہوکس واسطے کہ اس زمانے میں ایسا معتمد آ دمی کہ طمع پسیے کی نہ رکھتا ہو کم پیدا ہوتا ہے والا جولوگ صاحب شعور اور دیانت دار ہوں آئیس یقین کر سے کہ اس امر کو بخوبی حقیق کریں آگر بے دیانتی ظاہر ہوائی تنبیہ کر سے اور عاملوں کو عبر سے ہوتا کوئی سے دیانتی اور ظلم نہ کر سے کہ ظالموں کے ظلم سے سیاست لوگوں کے اہل وعیال کے کا سبب ہواور حکام کی تعدی سے خلق کی امنیت کا باعث ہے۔ ابیات

نہ کر صبر عامل جو ہو ظلم دوست وہ جیسا ہے فربہ تو تھینچ اس کا پوست سر گرگ پہلے ہی تو کاٹ یو نہ اس وقت جب کھا گیا بھیٹر کو

ادراگر حاکم کوتغیر نہ کرے کسوادر کو مقرر کرے کہ کپا کاغذاور وہاں کے مقدم اور قانون گوکو لا وے اس واسطے کہ اس کے ڈرسے کپا کاغذنہ دیویں گے اور حقیقت پر گنے کی کما حقہ نہ بیان کریں گے کیونکہ اگر دعیت حاکم سے موافق ہے تو مخالفت نہ کرے گی پس حاکم کولازم ہے کہ عامل قدیم کو تغیر کرے اور نئے عامل کو بیجے اس لیے سعی کرے گا کہ اگل عامل کی چودی ظاہر ہواس میں بھی خلل ہے کہ حاکم سابق عامل نوکو بچھدے کر کہے گار عیت کو بدراہ نہ کیا چا ہیے کس واسطے کہ آج مھر پر ہے تو کل تجیر تو حاکم نور عیت کو حقیقت کہنے سے بازر کھے گا پس اس سے بہتریہ ہے عامل قدیم کو تغیر

کرے اورا پیشخص کو جوامانت و دیانت ہے آ راستہ ہوا ہے بھیج کہ کیا کاغذاور وہاں کے مقدم قانون گوکو لے آ و سے جیسے کہ آ گے ذکر ہوا ہے اس طور تحقیق کرے کہ جونکا توں احوال دریافت ہو قبلہ و کعبہ کو معلوم ہو کہ میں نے پر گنوں کی حکومت سے ہاتھ اٹھایا اب حضرت ایک ایسے شخص کو جھیجیں کہ وہ کیا کاغذاور مقدم وقانون گو کو خدمت عالی میں لاکر حاضر کرے اور حضرت آپ متوجہ ہو کر تحقیق کریں کہ جھوٹ بھی ظاہر ہو۔ بیت

#### خوب ہے گر محک تجربہ آوے بمیاں ہوسیدروودکوئی جس میں کہ پچھٹش ہوئے

میاں حسن نے فرید کو کہلا بھیجا کچھا حتیاج تحقیق نہیں ہے جواب تحقیق کروں جب میں لشکر میں تھا حقیقی پر گنوں کی تب ہی معلوم ہوتی تھی لوتو نے ملک کوآ کے کی نسبت دونا آباد کیا ہے اور جو تمہارے تصرف میں آیا بہت اچھا ہوا تمہارا ہی مال تھااس میں کچھ قباحت نہیں اور تحقیے جومیں نے حومت دی تھی تو تھے میں اس بات کی لیافت جانتا تھا اور غرض اس سے میتھی کہ تھے بھی ایک سر مایہ ہووے اوروہ تیرے ایک روز کام آ وے اور میں جانتا ہوں نام نیک میراجہاں میں تجھ سے رہے گا اور بسما مروں کی خبر گیری مجھے ہووے گی اور میرے تیئں تیرے نا خلف بھائی سلیمان وغیرہ ہر روزستاتے اور جیران کرتے ہیں اور میں جانتا ہوں کہان سے ملک کی تدبیر نہ ہوسکے گی بہتیری ان کونصبحت کرتا ہوں کیکن بچھا شنہیں کرتی اوران کے ہاتھوں ایک دام آرامنہیں یا تا اوران کی مال بھی شب وروز ان کے واسطے مجھے دق کرتی رہتی ہے لا جارتھوڑے دنوں کے لیےسلیمان اوراحمد کو دو برگنوں کی حکومت دیتا ہوں کہ رات دن کی تشویش وحیرانی سے نجات یاویں جب فرید نے میاں حسن کی زبانی اس طرح کی با تیں سنی عرض کر بھیجا کہ دونوں پر گنوں کے حضرت مالک ہیں جسے عا ہیں اسے ان کی حکومت دیں \_(8) جب عزیزوں نے بیسنامیاں حسن دونوں پر گنوں کی حکومت فریدے لے کرچا ہتا ہے کہ سلیمان اور احمد کودے اور فرید اسباب جمع کرتا ہے کہ واسطے روزگار کے آ گرے کی طرف جائے اوران دنوں میں دارالسلطنت آ گرہ تھا سب جمع ہوکرمیاں حسن کے یاس آئے اور عرض کیا آپ کو کہاس سے برگنوں کی حکومت لے کرسلیمان واحمہ کو دو۔ فریدنے بروا

زودکرکے پرگنوں کوآباد کیا ہے جسیا دونوں پرگنوں میں اس نے بندوبت کیا ہے اس ہے آگے جس کہ و نے الیانہیں کیا اور اس ہے کئی قصور بھی نہیں ہوجو باعث اس کے تغیر کرنے کا ہوا ور الیے بنا بل بیٹے کوتو بڑھا ہے میں آپ سے جدا کرتا ہے اور ان دنوں سلطان ابراہیم کی بادشاہت میں فلل واقع ہوا ہے جو پھان دست قدرت رکھتا ہے وہ دعوی ریاست اور ملک گیری کا کرتا ہے۔
میاں حسن نے عزیز وں سے کہا کہ میں بھی جانتا ہوں کہ آزردہ فاطر کرنا مناسب نہیں ہے پر کیا کروں سلیمان اور اس کی ماں نے مجھے الیا تھ کیا ہے کہ ایک دم چین نہیں دیتے اور جب سلیمان روز مجھ سے کہنے لگا کہ حکومت پر گئے کی مجھے دے اس کی تعلی کے لیے میں نے کہا جس رفاق ایک روز مجھ سے کہنے لگا کہ حکومت پر گئے کی مجھے دے اس کی تعلی کے لیے میں نے کہا جس موقوف کرو گئے میں نے اس سے کہا فرید کو کہوں گا بہت دنوں تو نے حکومت کی تھوڑے دنوں اپنے موقوف کرو گئے میں نے اس سے کہا فرید کو کہوں گا بہت دنوں تو نے حکومت کی تھوڑے دنوں اپنے موقوف کرو گئے میں نے اس سے کہا فرید کو کہوں گا بہت دنوں تو نے حکومت کی تھوڑے دنوں اپنے موقوف کرو گئی کود ہے کروہ بھی امور مکی میں مہارت کی پیدا کر بے اور اب دو ہی بات یا ددلاتا ہے واتار ہتا ہے۔ ابیات

لگام شروں کے دے منہ میں کھنچ بہت عشق
کہ جیسے ناک میں دے کھنچ ہیں زمام شر
نہیں ہے صبر جو تجھ سے مجھے کروں پھر کیا
جو غصے سے جاتا ہوں آتا ہوں میں جمکینی

میں بوڑھاہواہوں اور میری مرگ نزدیک پینی ہے وعدہ خلافی مجھ سے نہ ہوگی اپنی زندگی میں ایک باری ان کو پر گنوں کی حکومت دوں گا اگر انہوں نے ایساعمل کیا کہ پر گنوں کی آبادی اور آسودگی خلق وسیاہ کا سبب وقوع میں آیا تو بہتر ہے کہ میرے جیتے جی لوگوں کے درمیان بینام نکالیں جیساخلق میں فرید نے اپنا نام نیک پیدا کیا اور فرید کی طرف سے میری خاطر جمع ہے جہاں جاوے گا اپنا روزگار کرے گا اور جونا قابل نگلیں تو میری زندگی میں تھوڑے دنوں دنیا کا فائدہ اٹھاویں کیونکہ اس قدریقین ہے بعد میرے فرید کو ہی پر گنوں کی حکومت پہنے گی اور دوہی اس امر

کوائق ہے اور وہ حیثیت و قابلیت اور تد ہیر ملک میں مجھ سے اور اپنے بھائیوں سے اور جوہم کن اس کے اقربا ہیں ان سے بہتر ہے اور بعضی با تیں جوامور مملکت میں کام آویں اس سے تن کد دے ہم گزر کسو سے نہیں سنی جب عزیز وں سے میاں حسن نے بیہ جواب سنا اس سے کہالیں ایک لونڈی کی جا طرقو فرید کواپنے سے جدا کرتا ہے مجھے اب مناسب نہیں ہے ایک باندی کے لیے اس ہنگا ہے کہ وفت کہ بہار میں جونو حانی ہیں ان کے اطوار ایے معلوم ہوتے ہیں نزدیک ہے کہ بادشاہ سے بغی ہوکر آپ سلطنت کریں اور قول داناؤں کا ہے کہ رنڈیوں پر اعتماد نہ کر سے اور جواپنا مال سوائے قوت کے ہوان سے چھپاوے اور جو کئی عورت کے عشق میں گرفتار ہو اور اس کی عجت کی محنت میں مبتلا ہو تو جا ہے کہ انہا سے جھپاوے اور جو پہلے کہ انہا ہو تو جا ہے کہ انہا سے میں گرفتار ہے اور بخیر میں اسے قرار نہیں پھروہ اس کے کہنے میں نہیں رہتی اور اسے غلام میں گرفتار ہے اور بغیر میں اسے قرار نہیں پھروہ اس کے کہنے میں نہیں رہتی اور اسے غلام میں گرفتار ہے اور بخت ہیں رنڈیوں کی طینت میں حسر بھرا ہوا ہے اور نقصان عقل سے موصوف ہیں اور ہرا کے طرح کے کر سے معروف ان کی کہنا نہ کیا جا ہے بہتراعزیزوں نے سمجھایا میاں حسن جو اس کا فریفتہ تھاعزیزوں کی عرض نہول کی ۔ بہت

خراب ہودے جوخوباں سے اور مے سے کہاب کسی طرح سے نہ سمرے دہ جیسے دی میں رباب

# شیرخان گفر چھوڑ کرآ گرہ کی طرف جاتا ہے

جب فریدمیاں حسن سے بالکل مایوس ہوا عزیزوں سے رخصت ہوارادہ آگرے کی طرف
کا کا بمن پور (9) کی راہ سے کیا جس جا گھاعظم ہمایوں سروانی کالشکر تھااورا کثر سروانی منصب دار
بھی اس جاگہ رہتے تھے۔ فرید ادھر کو روانہ ہوا جب کا بمن پور میں پہنچا جو سروانی میاں حسن کے
رشتہ دار تھے انہوں نے فرید کی مہمانی کی قضار ااس مجلس میں شیخ اسلمیل وارد ہوا۔ فرید نے پوچھا یہ
کون ہے سموں نے کہا' سروانی ہے۔ پھر کہا تمہاری طرف سے سور ہے اور نھیال کی طرف سے

سروانی۔ فرید نے شخ اسلعیل سے پوچھا، تو نے کیوں نہ کہا کہ میں سور ہوں اس نے عرض کی میں نے یہ بھی نہیں کہا کہ سروانی ہوں ، جو یہ بہیں تو اس میں میرا کیا گناہ ، پھر فرید نے کہا ہمار سے ساتھ رہواس نے ہمراہی قبول کی اور ابراہیم بھی ای نواحی میں نوکر ہواجس وقت فرید نے قطب شاہ بزگا لے کی لا ان ماری اس لڑائی میں شخ آسمعیل نے بڑی جوانمر دی کی اور حبیب خال کا گر جوشنح شاہ برگا کے کا تھا اس فاسطے یہ شہور آسمعیل کا سالا تھا اس نے قطب شاہ کے ایسانیزہ ماراک گر پڑا ، پروہ نوکر شخ کا تھا اس واسطے یہ شہور ہوا کہ قطب شاہ کوشنے نے مارا۔ پھر فرید نے اس کو خطاب شجاعت خال کا دیا اور جو ملک مندوشیر خال کے ہاتھ آیا شجاعت خال کو اس کی حکومت دی اور ابراہیم کو خطاب سرمست خال کا عنایت فرمایا۔

### شیرخال کا قیام آگره میں

 مدت دونوں پر گنوں کی ریاست کی ہے اور رعیت وسیاہ سب اس سے راضی ہے اگر قبلہ عالم اسے دونوں پر گنوں کی سند عنایت کریں تو وہ یا اس کا بھائی پانچ سوسوار سے جو خدمت فرما دیں سو بجا لاوے۔ بادشاہ نے فرمایا کیا وہ برا آ دمی کہ اسپے باپ کا گلہ کرتا ہے۔ دولتخاں نے فرید سے کہا سے بات بادشاہ کی زبان سے نکلی لیکن تو خمگین نہ ہو انشاء اللہ تعالی حضور سے دونوں پر گنوں کی پروائی لیات بادشاہ کی زبان سے نکلی لیکن تو خمگین نہ ہو انشاء اللہ تعالی حضور سے دونوں پر گنوں کی پروائی لیات بادشاہ کی زبان سے نکلی لیکن تو خملین نہ ہو ان گا۔ جب سے ماجرا سنا نہایت دل گیر ہوا پر دولت خاں کی تسلم سے اس کے پاس رہا اور وہ فرید کی بخو بی خبر لیتا تھا اور اتناروز مرے کے خرچ کو دیا کہ دو چھے کرتا۔

## حسن خان کی وفات اور جا گیرکا شیرخان کے نام منتقل ہونا

کتنی ایک مدت کے بعدمیاں حسن مرگیا اور سیوم کے روز میاں حسن کی پگڑی سلیمان نے ا بے سر پر رکھی جب فرید کے بھائی حقیقی میاں نظام نے سا کہ سلیمان نے میاں حسن کی دستار ا بين سر پرركهي، جس مجلس ميس كدوه بيينا تعانظام نے اپنے لوگوں سميت و ہاں جا كراس كےسرے گروی اتار لی اور کہا فرید کے ہوتے تحقیے مناسب نہیں ہے کیونکہ ایبابرا بھائی جوجیع اوصاف سے موصوف اور بادشاہ کی جناب میں حاضر ہے تحقی لائق نہیں کہ میاں حسن کا جانشین ہوخدا سے ڈر اورخلق خدا سے شرم کرخلاف رسم و قاعدے کے کام کرنا سبب عدادت کا ہے جو کچھ باپ کے جیتے جی ماں کی حمایت سے جوتو نے فرید سے بے مروقی کی قبلہ گاہی کی خاطر سے میں تجھے کچھ نہ کہدسکا والا نہ تیرےز در ومردا نگی کی قدرمعلوم تھی اوراب وہ با تیں مناسب نہیں ہیں جاہے بخلا ف آ گے کے اپنے بھائی کے ساتھ اخلاص ومحبت کر اور نزاع چھوڑ دے کہ بڑے بھائی سے لڑنا خوب نہیں اورمیاں حسن نے اپنے جیتے جی ہرا کی لڑ کے کو جا گیرعلیحد ، تقسیم کر دی تھی' اس پر قناعت کر اور ریاست سے ہاتھ اٹھا کہ بیٹن بڑے بھای کا ہے اور اگر لڑائی سے بازند آئے گا تو غیرول کامحتاج ہوگااورکوئی تحقیے بھلانہ کیے گاکس واسطے کہ سبب بدنا می اور پر گنوں کی ویرانی کا ہے۔ بیت لرائی سے پنیج ہے یہاں تک سخن که وریان ہوں خاندانِ کہن

سلیمان نے کہا اگر بھائی مجھ پرشفقت ومہر بانی فرمائے گا تو اس کی خدمت سے مجھے بھی نَّتُ نہیں بعداس کےمیال حسن کے مرنے کی خبرا درسب رودادمیاں نظام نے شیرخاں کولکھ کرجیجی خبر کے پہنچتے ہی شرط ماتم کی بجالا یا اور جو کچھ ماجراسلیمان وغیرہ کا تھاد ولت خان سے اظہار کیا اہل نے کہا کسوطرح کا دل میں اندیشہ نہ کر انشاء اللہ تعالیٰ بادشاہ دونوں پر گنوں کی سند دے گا۔ پھر دولت خال نے بادشاہ سے تمام ماجراعرض کر کے دونوں پرگنوں کی ریاست کا فرمان لےفرید کو رخصت كرحضور مين آيا۔ جب فريد پر گنون ميں پہنچاسب عزيزوں نے فرمان كوقبول كيا سليمان ن د يكها فريد سے عهده برنه بوسكول گا محد خال سور داؤ دشه خيل بندر بنسو (بندره سو) سوار كارساله داراورحا کم پرگنے چوندکا تھااس کے پاس گیااورمیان حسن سےوہ دل میں کدورت رکھتا تھااس نے عا ہا کہ دونوں بھائیوں کے درمیان دشنی ہواور طرفین سے میر بیتاج ہوں 'بیسوچ کرکہاتھوڑ <sub>ہے</sub> دنوں مبر کر فرید حور کی سندر کھتا ہے لیکن دولت خاں پوسف خیل مغلوں کو لایا ہے سلطان ابراہیم ' کے ساتھ لڑائی ہوگی۔اگر فتح مغل کی ہوئی تو میں فرید سے برور پرگنہ لے کر تجھے دوں گا اورا گر فتح بادشاہ کی ہوئی تو تجھے حضور جانا ہوگا اور میں بھی عرضی میں پیکھوں گا کہ میاں حسن فرید سے ناخوش تے اور سلیمان سے نہایت راضی آ گے تیرے طالع جوکریں گے سوہوگا۔ سلیمان نے محد خاں سے کہا میں نے فرید کے ڈریے تہاری پناہ لی ہے اور یہاں سرداروں میں تہارے برابر کوئی تہیں اور میں نے اپنااختیار مہیں سونیا جوتم فر ماؤسو قبول ہے۔ پھر محد خاں نے اپنے وکیل کے ہاتھ فرید کوکہلا بھیجااگر تو میرا کہنا مانے اور میرے آنے کی شرم رکھے تو میں آ کرتم دونوں بھائیوں میں صلح تُظہرا دوں اور جومیرے کہنے سے پھرے اسے سب عزیز ملزم کریں۔ فرید نے اس کے جواب بیں ہی عریضه کصا که آپ داؤ دشه خیل کے رئیسول میں بڑے اور بزرگ ہین اور آپ ہمیشہ ہے اپنی قوم ك مردار بين آكا تشريف لا نا ال طرف مناسب نبيس مجه يا د فرماوي اورميرا بهائي سليمان خدمت عالی میں میرا گله کرتا ہے احوال یہاں کا آپ سے چھیانہیں کے قبلہ گاہ کے جیتے جی ہمیشہ مجھ ے دشمنی کرتا تھا بعدان کے ہر چنداس کو سمجھایا کہ بھائی جوجا گیرتیری قبلہ گاہ کے رو بروتھی میں اس ے دوچند دیتا ہوں اور ان کے سامنے جوخشی ہماری تمہاری تھی اسے درمیان سے دورکریں اور باقی

#### عمرالفت محبت سے بسر کریں۔شعر

آ سودگی دو جگ کی دو حرفوں کا بیاں ہے احباب پر تلطف احدا سے ہو مدارا

پرمیری نفیحت نے پچھاسے اثر نہ کیا اور جوعزیز یہاں تھے انہوں نے بھی اپی طرف سے
اس امریس بہت می کی اور ہرا کی طرح سے مانع ہوئے کہ آپس میں دشمنی خوب نہیں کیکن نہ مانا اگر
آپ بھی اسے فرمادیں کہ تو عداوت سے باز آتو یہی دوئی کی دلیل ہے کہ میال حسن کے خاندان کی
شرم رہے اور بھائی نظام کو آپ کی خدمت میں بھیجا ہوں کہ تمہارے روبرواس کی تبلی کر کے یہاں
لے آوے اور جا گیر خاطر خواہ اسے دوں گالین جووہ چاہے کہ بطور شراکت کے میاں حسن کی
جا گیر کا حصہ لوں سومیرے جیتے جی اس کی یہ آرزو برنہ آوے گی کیونکہ دو تلواریں ایک میان میں
اور دوجا کم ایک مکان میں نہیں رہ سکتے۔ بیت

کہ شہر میں میں رہوں یا تو ہی رہ دو شخصوں سے ہے کام ولایت کا تبہ

جووکیل ہے جمہ خال کے فرید نے کہا تھا اور عرضی میں لکھا تھا اسے جب جمہ خال نے معلوم کیا 'سلیمان سے کہا میں جا نتا ہوں کہ فرید تیسرا حصہ بنج میں نددیوے گا خاطر جمع رکھ تیرا حصہ برور کے دوں گا جوتم تینوں بھائی میرے پاس آئے ہوتو بخرہ ہتمہارا دلا دیتا بھے پر لازم ہے۔ سلیمان نہایت خوش ہوا اور فرید کو خبر داروں نے خبر جول کی توں پہنچائی 'اس نے اپنے بھائی نظام وغیرہ سب دولت خواہوں ہے مصلحت کی کہ جمیں بھی کسوتلک رجوع کیا جا ہے تاوہ محمد خال کواس حرکات سب دولت خواہوں سے مصلحت کی کہ جمیں بھی کسوتلک رجوع کیا جا ہے تاوہ محمد خال کواس حرکات سے بازر کھے اور اپنے نزد کی ایسا کوئی نہیں مگر بہاڑ خال (12) بیٹا یا ورخال نوحانی کالیکن چندروز صبر کیا جا ہے۔ اگر فتح سلطان ابراہیم کی ہوئی تو پچھ کسو سے نہ کہتے کیونکہ فرمان باوشاہ کا ہمارے پاس ہے اور جوعیاڈ باللہ باوشاہ کو مغلوں سے شکست دی تو بچھ پہاڑ خان سے ضرور سازش کر نی

#### حواشي

- 1- سلطان بہلول اودی 855ھ میں تخت دہلی پر بیٹھا 894ھ میں اس نے وفات یا گی۔
- باشندگانِ ملتان نے 1438 ء میں شخ یوسف قریشی کو اپنا حاکم منتخب کیا تھا' ان کی حکومت قائم ہوئے تھوڑا ہی عرصہ ہوا تھا کہ سندھ کے ایک زمیندار' سہرانگاہ نے ان سے تعلقات بڑھا نا شروع کیے ادرا پی لڑکی کی شادی بھی ان کے ساتھ کر دی' لیکن 1440 ء میں ایک ترکیب سے اپنی فوج شہر کے اندر داخل کر دی اور حکومت پر قبضہ کرلیا ۔ شخ یوسف و ہلی آ کر بہلول العدی کی بناہ میں آگئے۔
  - ٤- علوفه(؟)
  - 4- میان سن خان کے آٹھ اڑ کے تھے۔ان کے نام آ گے ہتلائے گئے ہیں۔
    - 5- لعنی مهمرام میقصبه آج بھی شیرشاه کے مقبرہ کی بدولت شہرت رکھتا ہے۔
      - آن پر گنول کے نام یہ تھے: حاجی پورا درخواص پورٹانڈہ۔
        - العکی الفظ گڑھی ہے۔ یہ چھوٹے قلعہ کو کہتے ہیں۔
- اسلام اورمسلم مشاہیر کو بدنام کرنے کی غرض ہے بعض مستشرقین تاریخی واقعات کومسخ کرکے پیش کرنے کے عادی ہیں۔ مثلاً سرولزے ہیک لکھتے ہیں: ''فریدا ہے باپ کو برا بھلا کہہ کر جس کا کوئی اثر نہیں ہوا۔ وہاں سے چلا گیا کہ آ گرے میں ملازمت تلاش کرے۔'' دیکھو کیمبرج ہسٹری آف انڈیا۔جلد چہارم ص 46۔ بیصاف ظاہر ہے کہ شیر خان نے اپنے باپ کے سامنے ایک لفظ بھی ہے اوبی کانہیں کہا 'لیکن سرولزے نے واقعہ کو اس طرح پیش کیا کہ جس سے شیر خان کے اخلاق پرایک چھوٹا سادھبہ پڑجائے۔
- ایلیٹ اور ڈاؤس کی مشہور ہسٹری آف انڈیا میں کا بمن پورکو کا نپور متصور کیا گیا ہے۔ بیفلط ہے کین تجعب ہے کہ حال کے بعض مورخوں نے اس کو تسلیم کرلیا ہے۔ دیکھوایلیٹ۔ جلد چہارم۔ ص 321 و تاریخ خان جہانی مرتبہ ڈاکٹر ایس امام الدین شائع کردہ ایشیا ٹک سوسائی آف پاکستان ڈھا کہ۔ ص 227 نوٹ نمبر 1۔ کا بمن پوریقینا ایک غیرمعروف

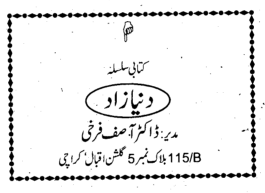
قصههوگا

10- سلطان ابرا ہیم لودھی اپنے والد سلطان سکندرلودھی کی وفات پر 1517ء میں تخت نشین ہوا اور 1526ء میں باہر کے خلاف جنگ یا نی بت میں مارا گیا۔

11- یہال بیذ کر بے محل نہ ہوگا کہ یہی دولت خان لودھی ہے جس نے بابر کو ہند پاکستان آنے کی دولت دی تھی۔

12- صحیح نام بہار خان تھا۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ولا کے پیش نظر نسخہ میں بینا م غلطی سے بہاڑ خان نظاف کھا گیا تھا صولت شیر شاہی مرتبہ سید احمد مرتضی (علیکڑھ 1934ء) میں بہا درخان ہے۔دیکھو۔ ص 23 ایلیٹ کا نسخہ میں بہار خان ہی ہے۔دیکھو۔ جلد چہارم۔ ص 325



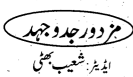


ایدیز: برایت حسین ایدیز: برایت حسین جوائن ایدیز: پروفیسرر یاض صدیقی رابطهآفس:513 یونی شاپیگ سینزعبدالله بارون روز صدر کراچی



چف ایدیز: عبدالله خان جمالدین اسٹنٹ ایدیز: شاہ محمد مری مری ایب فاطمہ جناح روڈ کوئٹ





جدوجهدسينشر 40ايبث رودو 'لا ہور



(ع**وا می منشور)** چف ایریز طفیل عباس ایدیز ذکی عباس .261-C/11 سينرل كمرشل ايريا 'طارق رودْ بي اي سي ايج ايس' كرا چي

طبقاتی جدوجهد

105 منگل مينشن سيئنه فلوررائل يارك كشمي چوك لا مور

فون:6316214

(pa)

گراناعزازی: ڈ اکٹر انعام الحق جاوید 734-اسريك G-9/4 -102 اسلام آباد فرن:252899

0

# اہند (نوائے انسان

مري شيرازراج

2- گارۇن بلاكگارۇن ئاۇن لا مور زىراجتمام: ۋىموكريك كىيىش فار بيۇس ۋويلپېنىڭ

فن: 5869042-5864926

اہنامہ (سوشلسٹ کراچی زیرادارت: زین العابدین ریاض احد محمد عامر سرتاج خال محمد ندیم امام شامل ہارون خالد پیتہ: پی ادبکس نبر 8404 کراچی

علی داد بی کتابی سلسله رخوری ترتیب: رفیق احد نقش پیکش: وا کنر محمد یوسف میمن زیراجتمام: 116-115 جمناداس کالونی میر پورخاص رابط کے لیے: 87-15 بلاک این شالی ناظم آباذ کرا پی